_Sllnlnh ddn Kelnhlrun Yesus ’
;knulum Injil Matius 1:1-25 '

2l bahan Saat Kelahiran Annk *
{;:;:: ut:us Matius 2:11 dan Buduyu l{ﬁﬁholol) |

.h‘\__‘.

| —
R ¥
|
e e—
™

e

oy e—

_— O
- —
Ty
——T-]
.'.'.___——m
[ — D
) S——
————




Edisi I
O2. i, INPrincipio
27 i, Perikop-perikop Sulit

33 Apa Kata Kitab Suci
45, Khasanah Alkitab

PENERBIT

Lembaga Biblika Indonesia
PENANGGUNG JAWAB
Albertus Purnomo, OFM
PEMIMPIN REDAKSI
Alfons Jehadut

REDAKSI

Jarot Hadianto, Y.M. Seto Marsunu
ADMINISTRASI

Agustinus lka

DESAIN & TATA LETAK
MasGerard

REDAKSI & TATA USAHA
Kompleks Gedung Gajah, Blok D-E,
JIn. Dr. Saharjo No.111, Tebet, Jakarta
Selatan, Telp. (021) 8318633, 8290247,
Faks. (021) 83795929

NO. REKENING

BCA KCP Tebet. A/C. 092-980-8080
a/n. Yayasan Lembaga Biblika
Indonesia

Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injit
Matius I4-25

Studi dan refleksi terhadap silsilah Yesus
merupakan hal yang tidak bisa diabaikan untuk
memahami secara utuh identias Yesus sebagai
Mesias. Matius 1:1-17, mencatat daftar silsilah
Yesus dari Abraham, Daud, hingga Yusuf. Dengan
menelusuri garis keturunan-Nya dari Abraham
hingga Daud, dan kemudian dari Daud sampai
kepada-Nya, Matius menempatkan Yesus ke dalam
narasi keselamatan bangsa Israel yang sudah
dipetakan sejak awal guna menegaskan identitas-
Nya sebagai Mesias dari keturunan Daud.

Kehidupan Bayi Yesus Dalam Matius
2:0-23

Kisah bayi Yesus dalam Injil Matius bukan sekadar
kenangan masa lampau, tetapi cermin cara Allah
bekerja di dunia yang retak. la tidak datang melalui
pintu istana atau suara gemuruh langit, melainkan
melalui tangis seorang bayi dan langkah sederhana
keluarga kecil yang terusir. Dari Betlehem yang
miskin hingga pengungsian di Mesir, dari ratapan
Rahel hingga sunyinya Nazaret, Injil menyingkap
wajah Allah yang berbeda: bukan Allah yang jauh
di takhta, melainkan Allah yang memeluk dunia
dari dalam luka-lukanya.

Persembahan Saat Kelahiran Anak
{Kajian atas Mativs 21 dan Budaya
Lamahoiot)

Kelahiran anak dalam keluarga merupakan salah
satu momen yang membahagiakan dalam berbagai
tradisi agama dan budaya. Dalam Injil Matius 2:11,
para Majus dari Timur memberikan persembahan
emas, kemenyan, dan mur kepada bayi Yesus yang
baru lahir dan memiliki makna yang mendalam
bagi status-Nya. Dalam budaya Lamaholot-Flores
Timur-Nusa Tenggara Timur, kelahiran seorang
anak dipandang sebagai momen spesial dan
berahmat sehingga ada pemberian persembahan
yang menyertainya.

INAGANABIBLECA

Vol. 26, No. 1, Januari-Maret 2026 ISSN 0216-9894



H " Principio B

Injil Matius dibuka dengan silsilah yang menelusuri keturunan Yesus dari
Abraham (1:1-17), diikuti dengan kisah kelahiran-Nya dari seorang pe-
rawan, dan peristiwa-peristiwa terkait seperti kunjungan para majus (1:18—
2:23). Melalui kisah kelahiran dan kehidupan bayi Yesus, penginjil Matius
ingin memperlihatkan Yesus Kristus sebagai pemenuhan nubuat para nabi
(1:22-23; 2:15; 17-18, 23). Sejak awal para pembaca diarahkannya untuk
mengenal siapa Yesus sebelum mereka membaca kisah pelayanan publik-
Nya.

Wacana Biblika edisi pertama tahun 2026 bertemakan, “Kelahiran dan Kehi-
dupan Bayi Yesus.” Tema ini dibahas dalam tiga artikel utama. Perfama,
Silsilah dan Kelahiran Yesus dalam Injil Matius 1:1-25. Melalui Tema ini
P. Paulus Halek Bere SSCC menegaskan bahwa studi dan refleksi terhadap
silsilah Yesus (Mat. 1:1-17) merupakan hal yang tidak bisa diabaikan guna
memahami identitas Yesus sebagai Mesias secara utuh. Penginjil Matius
mencatat daftar silsilah dari Abraham, Daud, hingga Yusuf guna menegaskan
identitas Yesus sebagai Mesias dari keturunan Daud.

Kedua, Kehidupan Bayi Yesus dalam Matius 2:1-23. Melalui tema ini RD
Henrikus Ngambut Oba mengatakan bahwa kisah bayi Yesus dalam Injil
Matius bukan sekadar kenangan masa lampau, melainkan cermin cara
Allah bekerja di dunia yang retak. la tidak datang melalui pintu istana atau
suara gemuruh langit, melainkan melalui tangis seorang bayi dan langkah
sederhana keluarga kecil yang terusir. Dari Betlehem yang miskin hingga
pengungsian di Mesir, dari ratapan Rahel hingga sunyinya Nazaret, Injil
menyingkap wajah Allah yang berbeda: bukan Allah yang jauh di takhta,
melainkan Allah yang memeluk dunia dari dalam luka-lukanya.

Ketiga, Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan
budaya Lamaholot). Melalui tema ini RD Paulus Pati Lewar menegaskan
bahwa para Majus dari Timur memberikan persembahan emas, kemenyan,
dan mur kepada bayi Yesus yang baru lahir yang bermakna mendalam bagi
status-Nya. Dalam budaya Lamaholot-Flores Timur-Nusa Tenggara Timur,
kelahiran seorang anak dipandang sebagai momen spesial dan berahmat
sehingga ada pemberian persembahan yang menyertainya.

Selain tiga artikel utama, Wacana Biblika edisi ini juga menyajikan rubrik-
rubrik menarik lainnya, seperti perikop-perikop sulit, apa kata kitab suci, dan
wawasan alkitab. Semoga aneka sajian ini dapat membantu Anda mengenal
dan memahami kisah kelahiran dan kehidupan bayi Yesus dengan baik.

Selamat Membacal



" JESUSYEHRIST -

THE GENE@AUIGY OF

SILSILAH DAN KELAHIRAN YESUS |
DALAM INJIL MATIUS 1:1-25

ALGemini Generated.image.

Paulus Halek Bere, SSCC

Pengantar

Ketika membaca narasi masa kanak-kanak dalam Injil
Matius, seseorang dapat menemukan karakter istimewa
dari identitas diri Yesus sebagai Mesias. Kehidupan bayi
Yesus itu selalu dalam bahaya, baik sebelum maupun
sesudah kelahirannya. Ketika dia masih dalam rahim
Maria, Yusuf berencana untuk menceraikan Maria,
ibunya. Tidak lama setelah kelahirannya, orang Majus
datang untuk mencari dan menyembahnya, tetapi
Herodes, sang raja, mencari untuk membunuhnya.
Dalam mimpi, malaikat menampakkan diri kepada
Yusuf untuk mendorongnya mengambil Maria sebagai
istrinya dan menyelamatkan kehidupan anak itu dengan
melarikan diri ke Mesir.

WACANA BIBLIKA/NO. 1/JANUARI-MARET 2026



Matius memulai Injilnya dengan
17 ayat (1:1-17) tentang silsilah Yesus
dan 8 ayat tentang kelahiran Yesus
(1:18-25). Dia adalah anak Daud, anak
Abraham (ayat 1). Pada ayat 16, Yu-
suf, suami Maria dihitung dari garis
keturunan Yakub, tetapi Yesus yang
disebut Mesias baru diperkenalkan
sebagai satu-satunya yang lahir dari
Maria. Pertanyaannya adalah “siapa
ayah dari anak itu?” Dalam narasi se-
lanjutnya, Matius menjelaskan peran
Yusuf sebagai ayah angkat Yesus.

Bacaan tentang silsilah dan kela-
hiran Yesus mengingatkan saya akan
pengalaman pertama tiba di tanah
Karo, Sumatera Utara, untuk memulai
misi perutusan sebagai seorang diakon
SSCC pada tahun 2015 lalu. Sete-lah
memperkenalkan diri, spontan bebe-
rapa umat langsung bertanya: apa
marga diakon? Saya punya nama, tapi
tidak bermarga, jawabku. Lalu, seorang
sesepuh berkata “Diakon, bagi kami
orang batak marga itu sangat penting.
Sebab dari marga dapat dilacak dan
dikenal silsilah asal-usul seseorang.
Ungkapan itu memberi pesan bagi
saya bahwa dengan mengenal dan me-
mahami silsilah, setiap pribadi dapat
menjalin dan mempertahankan relasi
baikantar marga, mapun dengan marga
lain serta dapat menghormati dan
mengikuti norma serta nilai budaya
yang berlaku di tengah masyarakat.

Silsilah adalah bagan yang meng-
gambarkan hubungan keluarga, sering-
kali disajikan dalam bentuk struktur
pohon. Silsilah sering digunakan
untuk melacak dan menggambarkan
sejarah keluarga dan keturunan se-
seorang. Dalam silsilah tercatat daf-
tar garis keturunan dan hubungan
keluarga antara individu-individu da-
lam suatu keluarga atau kerabat. Ini
menunjukkan asal-usul keluarga dan
hubungan antar anggotanya, dengan

generasi yang lebih tua di atas dan
yang lebih muda di bawah. Silsilah juga
dikenal sebagai bagan genealogi yang
dapat ditampilkan dalam berbagai
format untuk melacak keturunan. Ini
adalah representasi visual dari sejarah
keluarga.

Konteks Silsilah Yesus

Studi dan refleksi terhadap silsilah
Yesus merupakan hal yang tidak bisa
diabaikan untuk memahami secara
utuh bahwa “Yesus adalah Mesias”. Ma-
tius 1:1-17, mencatat daftar silsilah Ye-
sus dari Abraham, Daud, hingga Yusuf.
Membaca dan merenungkan daftar
nama-nama yang banyak dan tidak
familier tersebut menjadi sesuatu
yang seringkali membosankan. Kita
sering tergoda untuk mengabaikan
dan tak menaruh perhatian dalam
menemukan makna di balik deretan
nama-nama tersebut. Namun, jika
direfleksikan secara mendalam, ma-
ka kita akan menemukan bahwa
dalam tradisi kebudayaan Yahudi,
silsilah merupakan hal yang sangat
penting untuk memudahkan dalam
mengetahui dari mana seseorang
berasal. Peranan silsilah semakin
penting dalam sejarah bangsa Israel
ketika orang Yahudi kembali dari pem-
buangan. Dengan kembalinya dari
pembuangan, Nehemia melakukan
pencacahan kembali (Neh. 7:64). Ke-
biasaan untuk mendata dan mencatat
silsilah keturunan bangsa Yahudi te-
rus dilakukan sampai kepada zaman
Kristus. Matius menyebutnya “silsilah
Yesus Kristus”.

Berbicara identitas diri Yesus se-
bagai Mesias itu senada dengan kesa-
daran akan janji Allah pada masa la-lu
kepada bangsa Israel sebagai umat
pilihan-Nya. Perjanjian Lama telah
banyak menubuatkan kedatangan se-
orang Mesias yang akan memerintah

ARTIKEL UTAMA

04

Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25



bagi umat-Nya. Yesaya menubuatkan
kedatangan keturunan Daud yang pe-
merintahannya bersifat kekal (9:5-6)
dan universal (11:1-5, 10; 16:5). Hal
serupa diserukan oleh Yeremia dalam
nubuatnyatentang kedatangan seorang
tunas Daud yang akan menjadi raja dan
membawa bangsa Israel pulang dari
pembuangan (23:5-8). Demikian pula
Yehezkiel menubuatkan raja seperti
Daud yang akan menggembalakan
umat Allah (34:23-24; 37:22-25).
Mikha bahkan menjelaskan bahwa pe-
merintahan keturunan Daud bersifat
kekal dan universal (5:1-4). Seruan-
seruan kenabian tersebut senantiasa
memberikan harapan bagi bangsa
[srael untuk terus berjuang untuk
bangun dan bangkit kembali dari si-
tuasi keterpurukan dan hukuman yang
dialaminya.

Dalam mengawali injilnya, Matius
menyediakan materi yang cukup ka-
ya guna mengenal dan memahami
asal-usul dan sifat Mesias yang se-
dang dinantikan oleh bangsa Israel.
Matius memberikan fokus perhatian
pada tema “pemenuhan” janji Allah
dalam rencana keselamatan dunia,
khususnya janji menyelamatkan dan
membebaskan Israel dari perbudakan.
Matius menggambarkan kedatangan
Mesias sebagai puncak sejarah umat
Tuhan dan mengarahkan perhatian
pembaca pada beragam aspek wahyu
Tuhan dalam Perjanjian Lama yang
menemukan pemenuhannya dalam
kedatangan dan kelahiran Yesus. Ma-
tius menunjukkan bagaimana Yesus
dari Nazaret mengembangkan serta
menguraikan rencana keselamatan
Allah yang telah dimulai dalam nubuat
tentang Mesias dalam Perjanjian La-
ma. Hal inilah yang menjadi sebuah
kekhasan Matius dalam menuliskan
injilnya dengan berulang kali meng-
gunakan rumusan kalimat: “Hal itu

terjadi, supaya digenapi apa yang difir-
mankan Tuhan melalui nabi” (1:22;
2:15,23; 8:17; 21:4).

Diagram Silsilah Yesus

Silsilah Yesus menurut Matius
(Mat.1:1-17) adalah suatu catatan dan
rentetan nama yang menghubungkan
antara Yesus dengan tradisi Yahudi
dan janji keselamatan Allah. Matius
menyajikan silsilah ini untuk menun-
jukkan bahwa Yesus adalah keturunan
Daud yang memenuhi nubuat Perjan-
jian Lama. Sebutan atau julukan Yesus
sebagai anak Daud dan tunas Isai
menggarisbawahi garis keturunan-
Nya dari Daud dan Isai. Identitas Yesus
sebagai Mesias yang dijanjikan, yang
lahir dari garis keturunan yang sah
dibuktikan dalam silsilah-Nya. Kisah
silsilah disajikan oleh penginjil Matius
sebagai sebuah bentuk penegasan
akan identitas Yesus sebagai Mesias
keturunan Daud.

Dalam tradisi Yahudi, Mesias diha-
rapkan datang dari garis keturunan
Raja Daud. Dengan menempatkan
Yesus dalam garis keturunan Daud,
Matius menunjukkan bahwa Yesus
menggenapi dan memenuhi nubuat
tentang Mesias. Kisah silsilah mem-
bantu pembaca Kitab Suci menemukan
dan menyadari ke-tersinambungan an-
tara rencana keselamatan Allah dalam
Perjanjian Lama dengan karya Allah
dalam Perjanjian Baru. Matius menulis
bahwa karya keselamatan Allah dalam
sejarah Israel berlanjut secara konkret
melalui Yesus. Matius membangun
jembatan antara identitas bangsa Isra-
el dan penggenapan Injil melalui Yesus.
Secara tegas, dia menekankan rencana
Tuhan yang melintasi generasi dari
Abraham hingga Yusuf. Berikut ini be-
berapa tokoh penting dalam silsilah
Yesus menurut Matius beserta peran
singkatnya:

ARTIKEL UTAMA

Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25

05



e Abraham: bapa semua orang
beriman, seorang yang kepa-
danya Allah menjanjikan suatu
bangsa yang besar dan mene-
rima janji Allah kepada bangsa
[srael sebagai umat pilihan-Nya.

e Daud: raja Israel yang terkenal
memimpin Israel dengan pe-
nuh kuasa dan wibawa. Dia
disebut sebagai penentu ga-ris
keturunan Mesias yang dinu-
buatkan oleh para nabi.

¢ Salomo: mendampingi garis
keturunan Daud dalam silsilah
kerajaan dan kebijaksanaan.

e Zerubabel: salah satu keturunan
Daud yang mengembalikan
bangsa Israel dari pembuangan
dan menjadi simbol pemulihan
relasi Israel dengan Allah.

¢ Yusuf anak Daud: ayah angkat
Yesus, bukan ayah biologis-Nya
dan identitas Yesus sebagai
Anak Daud ditelusuri melalui
Yusuf.

¢ Yesus: gelar “anak Daud” dan
“taruk Isai” menunjukkan iden-
titas-Nya sebagai Mesias yang
dijanjikan dalam Perjanjian La-
ma.

Matius mengatur silsilah Yesus
dalam tiga periode sejarah hidup
bangsa Israel, dengan masing-masing
periode terdiri dari 14 generasi,
yaitu dari Abraham ke Daud, Daud
ke pembuangan di Babel, dan pem-
buangan sampai pada kelahiran
Yesus sebagai Mesias. Struktur ini
membantu pembaca untuk melihat
pemenuhan nubuat tentang Mesias
melalui garis keturunan Daud. Matius

ingin menunjukkan bahwa Yesus ada-
lah Mesias yang dijanjikan dalam
nubuat Perjanjian Lama. Dengan me-
nelusuri garis keturunan-Nya dari
Abraham hingga Daud, dan kemudian
dari Daud sampai kepada-Nya, Matius
menempatkan Yesus ke dalam narasi
keselamatan yang sudah dipetakan
sejak awal bangsa Israel. Berikut
adalah gambaran identitas dan garis
keturunan Mesias:

a) Yesus Kristus, Anak Daud, Anak
Abraham (ay. 1:1)

Matius mengawali injilnya
dengan mempresentasikan
gelar Mesias: Yesus, Kristus,
Anak Daud, Anak Abraham.
Matius menggunakan gelar
yang tidak hanya menjelaskan
latar belakang manusia, tetapi
juga makna landasan status
teologisnya. Nama Raja Daud
memiliki peran penting dalam
silsilah Yesus. Gelar anak Daud
akan muncul beberapa Kkali
dalam injil guna menekankan
peran kemesiasan Yesus yang
bersumber pada nubuat Samuel
(2 Sam. 7:12-16). Sementara
gelar anak Abraham menem-
patkan Yesus pada jalur kepe-
nuhan sejarah Israel sebagai
umat pilihan Allah (Kej. 12:3;
17:4-5).

b) Garis keturunan dari Abraham
(ay. 2-6a)

Matius (1:2-3,17) menempat-
kan Yesus dalam garis keturun-
an Abraham melalui Ishak,
Yakub, dan seterusnya, sehing-
ga la terikat dengan janji-janji
Allah kepada Abraham ten-
tang keturunan dan berkat

ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25



bagi bangsa-bangsa lain me-
lalui keturunan Israel. Hal ini
menegaskan pemenuhan nu-
buat bahwa berkat yang besar
akan datang dari keturunan
Abraham.

c) Dari garis keturunan Daud (ay.
6b-11)

Matius membuat fokus khusus
pada garis keturunan Daud. Ia
menekankan bahwa Yesus ada-
lah “keturunan Daud” (Mat.
1:1, 6, 16). Ini menautkan-Nya
dengan janji Allah kepada Daud
bahwa dari keturunannya suatu
kerajaan dan tahta kekal akan
muncul (2 Sam. 7).

d) Pembuangan sampai pada kela-
hiran Kristus (ay. 12-16)

Dalam konteks Yudea pada za-
mannya, klaim keturunan Daud
adalah kunci identitas Mesias.

e) Sturktur 14 Keturunan dalam 3
periode (ay. 17)

Struktur ini tidak hanya me-
nyusun sejarah, tetapi juga
menegaskan konsisten dengan
rangkaian nubuat khas Yahudi
tentang garis keturunan Mesias.
Angka 14 kemungkinan dipilih
karena nilai gematria nama
Daud dalam bahasa Ibrani
(DWD = 4+6+4 = 14) dan untuk
memudahkan memori pemba-
ca.

Melalui penekanan pada tokoh-
tokoh yang menggenapi nubuat, sil-
silah Matius sering menunjukkan
bagaimana nama-nama tokoh di
dalamnya berperan sebagai peng-

genapan nubuat tertentu atau simbol
ketidaksempurnaan manusia sehingga
pada akhirnya menunjuk pada kesela-
matan yang sempurna dalam diri
Yesus. Matius menekankan bahwa Yu-
suf adalah “ayah legally” dari Yesus,
meskipun kelahiran-Nya secara ilahi
terjadi melalui karya Roh Kudus. Hal ini
untuk menjaga garis keturunan secara
legalmenuruthukum Yahudipadamasa
itu sehingga identitas Mesias tetap
sah secara garis keturunan. Dengan
mengaitkan Yesus dengan Abraham
dan Daud, Matius menekankan bahwa
karya penyelamatan tidak hanya ber-
sifat pribadi, tetapi juga bagian dari
rencana besar Allah untuk memulih-
kan hubungan manusia dengan-Nya
dan memulihkan bangsa Israel melalui
Mesias yang lahir dari garis keturunan
yang sah.

Kelahiran Yesus

Jika silsilah Yesus (Mat. 1:1-17)
menunjukkan garis keturunan Yusuf
dari Raja Daud, maka bagian narasi
kelahiran Yesus Kristus (Mat 1:18-
25) menjelaskan peran Yusuf, anak
Daud (ay. 20), sebagai ayah angkat
Yesus. Matius juga menunjukkan
bahwa kelahiran Yesus adalah oleh
Roh (3:16), lahir dari Roh (1:18, 20).
Dalam narasi singkat ini, Matius tidak
hanya menyajikan kisah kelahiran dari
perawan Maria tetapi juga menegaskan
pandangan Kristen tentang Kitab Suci,
Kristus, dan berbagai prinsip nilai-nilai
iman bagi para murid serta komunitas
jemaat perdana.

Menurut Matius, kelahiran Yesus
Kristus adalah peristiwa istimewa. Ma-
ria, yang bertunangan dengan Yusuf,
mengandung dari Roh Kudus (ay. 18).
Malaikat memberi tahu Yusuf bahwa
Maria akan melahirkan seorang anak
laki-laki bernama Yesus yang akan
menyelamatkan umat manusia dari

ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25 o7



“SBOWIPSIDISUSD IS TV

dosa. Kelahiran Yesus digambarkan bu-
kan sebagai kelahiran manusia biasa,
melainkan sebuah peristiwa kelahiran
ilahi. Matius menekankan bahwa ke-
lahiran Yesus adalah penggenapan
nubuat dan rencana Allah yang ho-
listik dan universal, yaitu membawa
keselamatan bagi semua ciptaan dan
dunia:
a. Kelahiran Yesus sebagai kepe-
nuhan atas Kitab Suci (ay. 22-
23)

Matius menekankan berbagai
hal untuk komunitasnya, salah
satu yang paling menonjol
adalah otoritas Kitab Suci, yang
Allah penuhi dengan atau tanpa
kerja sama manusia. Yesus,
sebagai anak Allah lahir dari
seorang perawan, “supaya ge-
naplah yang difirmankan oleh
Kitab Suci” (1:22). Itulah cara
Allah mewahyukan diri-Nya ba-
gi manusia.

b. Bercermin pada ketaatan Yusuf
(ay. 19, 24-25)

ARTIKEL UTAMA

Matius menampilkan kekhasan
perilaku Yusuf yang dapat mem-
berikan sejumlah motivasi atau
dorongan inspirasi hidup rohani
bagi para pendengarnya. Narasi
Matius secara keseluruhan di-
maksudkan sebagai sebuah me-
tode apologetik dan ajaran etis
dengan menekankan kebajikan
moral Yusuf dan Maria. Matius
menampilkan Yusuf sebagai
pribadi yang benar dan saleh.
Matius menjadikan Yusuf, se-
orang pria dan Maria, seorang
wanita muda yang saleh sebagai
teladan untuk kehidupan komu-
nitas jemaat perdana.

Peran Yusuf dalam kelahiran
Yesus menurut Matius sangat
penting meskipun dia bukanlah
ayah biologis Yesus. Berikut be-
berapa poin kunci:

a. Pelaksana rencana Allah

Yusuf digambarkan sebagai
orang benar yang taat pada
hukum Taurat. Ketika ia
mengetahui bahwa Maria

Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25



mengandung sebelum me-
reka hidup sebagai suami-
istri, ia berencana untuk
menceraikan Maria secara
diam-diam (Mat. 1:19)

Jawaban taat kepada wahyu
ilahi

Malaikat Tuhan menampak-
kan diri kepada Yusuf dalam
mimpi dan menjelaskan
bahwa buah yang ada dalam
kandungan Maria adalah
karya Roh Kudus. Yusuf di-
perintahkan untuk tidak
takut mengambil Maria se-
bagai istrinya, karena anak
itu akan menjadi penyelamat
bagi umat manusia (Mat.
1:20-21).

Pelindung dan kepala ke-
luarga

Setelah malaikat Tuhan me-
nampakkandiridanmemberi
perintah kepadanya, Yusuf
menerima mandat ilahi dan
melaksanakannya dengan
taat. la mengambil Maria se-
bagai istrinya, menjaganya
selama masa kehamilan, dan
menepati perintah untuk
membawa Maria serta ba-
yi Yesus ke Mesir untuk
menghindari ancaman raja
Herodes (Mat. 2:13-15),
serta kembali ke Nazaret
setelah ancaman meredam
(Mat. 2:19-23).

Penggenapan nubuat dan
identitas-Nya

Peran  Yusuf menegas-
kan tema Matius bahwa

kelahiran  Yesus adalah
penggenapan nubuat dan
rencana keselamatan Allah.
Yusuf menjadi figur yang
meneguhkan legitimitas
kelahiran ilahi di mata ko-
munitas pada zamannya.

Menurut  Matius, Yusuf
adalah teladan ketaatan,
perlindungan, dan kesiap-
an untuk menjalankan ke-
hendak Allah melalui peran
praktisnya sebagai suami
Maria dan ayah angkat
Yesus, meskipun kelahiran-
Nya berasal dari karya Roh
Kudus. Kesalehan hidup
dan Kkebijaksanaan Yusuf
dan Maria mem-berikan
warna baru dalam tradisi
Yahudi waktu itu. Yusuf
dan Maria digambarkan
sebagai pasangan suami-
istri menjadi teladan
pengendalian diri secara
seksual. Dengan menyebut
Yusuf sebagai pribadi yang
“benar,” Matius mengajak
pendengarnya untuk belajar
dari karakter Yusuf tentang
kesetiaan, disiplin, dan
mengutamakan kemuliaan
Tuhan di atas kepentingan
sendiri.

Penutup

Pembahasan tentang silsilah dan
kelahiran Yesus (Mat 1:1-25) mengan-
tar kitauntuk menemukan maknaiden-
titas diri Yesus, sebagaianak Daud, anak
Abraham. Dalam Perjanjian Lama, kata
Mesias selalu menunjuk kepada orang
orang tertentu yang dipilih oleh Allah.
Namun, dalam Perjanjian Baru, kata
ini dikenal dengan “Christos.” Dalam
Perjanjian Baru istilah “Christos” tidak

ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25



meluas seperti di Perjanjian Lama.
Memang kepada orang-orang percaya
juga disebut orang-orang yang diurapi
Allah, namun pengurapan orang per-
caya adalah melalui darah Kristus yang
diurapi secara tunggal oleh Allah. Kata
“Mesias” dalam Alkitab, meneguhkan
keyakinan bahwa Yesus layak disebut
sebagai Raja dan Penyelamat.

Yesus adalah Mesias yang diurapi.
[a adalah keturunan Abraham sebagai
bapa segala bangsa kaum beriman
dan keturunan Daud sebagai raja yang
memerintah untuk selama- lamanya.
Yesus adalah benar-benar keturunan
para tokoh-tokoh yang disebutkan
dalam Injil Matius 1:1-17. Orang-
orang tersebut jelas ada dalam sejarah
Israel dan terlacak dalam Alkitab. Ye-
sus adalah keturunan dari Abraham
sampai Daud, empat belas keturunan
dari Daud sampai pembuangan ke
Babel, dan empat belas Kketurunan
dari pembuangan ke Babel sampai
Kristus (Mat. 1:17). Dengan demikian,
silsilah Yesus dalam Matius 1:1-17
menyuguhkan bahwa Yesus ada-lah
Mesias dan keberadaan-Nya mene-
guhkan keyakinan bahwa Dia berasal
dari Allah melalui manusia. Hal ini
tentunya meneguhkan iman untuk
mengakui Yesus sebaga Raja yang layak
dimuliakan. Yesus lahir dari Roh Kudus
melalui Maria. Ia adalah Imanuel, yang
berarti Allah beserta kita.

Paulus Halek Bere, SSCC

adalah ketua komisi Kitab Suci
Keuskupan Agung Medan dan dosen
Kitab Suci Sekolah Tinggi Pastoral
Santo Bonaventura Keuskupan Agung
Medan.

Daftar Pustaka
BOXAL, L., Matthew Through the
Century (Hoboken 2019).

CARTER, W.,, Matthew and Empire.
Initial Explorations (Harrisburg
1955).

DAVIES, W. D. - ALLISON, D.C,, JR., A
Critical and exegetical
commentary on the Gospel
according to Saint Matthew
(ICC; London; New York 2004)

FRANCE, R.T.,, Matthew. Evangelist and
Teacher (Australia 1989).

. The Gospel of Matthew
(NICNT; Michigan 2007).

KEERANKERI, G., Matthew,s Witness
to Jesus. Emanuel, the Magi and
the Star (St Paul 2008).

KEENER, C. S., The Gospel of Matthew:
A Socio-Rhetorical Commentary
(Grand Rapids, MI; Cambridge,
U.K. 2009)

RESSEGUIE, |. L., Narrative Criticism of
the New Testament. An
Introduction (Michigan 2005).

WAINWRIGTH, E. M., The Gospel
According to Matthew. An
Introduction and Study Guide
Basileia of the Heavens is near
at Hand (London 2017).

ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25



KEHIDUPAN BAYI YESUS
(Matius 2:1-23)

Henrikus Ngambut Oba, Pr

Pendahuluan

Injil Matius 2:1-23 terbagi atas dua bagian besar
dengan lima adegan yang menyingkap teologi penginjil
tentang kehidupan bayi Yesus. Bagian pertama (2:1-12)
menyoroti orang Majus dari Timur yang dipimpin

oleh bintang: dalam adegan pertama (2:1-6) mereka
datang ke Yerusalem untuk mencari tempat kelahiran
Mesias sesuai nubuat Mi 5:1 dan 2Sam 5:2, sedangkan
adegan kedua (2:7-12) menampilkan perjalanan
mereka ke Betlehem untuk menyembah Sang Bayi dan
mempersembahkan emas, kemenyan, dan mur, simbol
kerajaan, keilahian, dan penderitaan yang akan datang,
sementara Herodes dan para ahli Taurat tetap pasif,
menandakan pengetahuan mereka tanpa iman.

WACANA BIBLIKA/NO. 1/JANUARI-MARET 2026



Bagian kedua (2:13-23) mendes-
kripsikan rencana jahat Herodes dan
intervensi ilahi yang menyelamatkan
Anak itu: dalam adegan ketiga
(2:13-15) Yusuf membawa Maria
dan Yesus mengungsi ke Mesir atas
perintah malaikat; adegan keempat
(2:16-18) menuturkan pembantaian
anak-anak di Betlehem; dan adegan
kelima (2:19-23) menutup Kkisah
dengan kembalinya keluarga kudus ke
Nazaret. Gerak narasi dari Yerusalem
ke Betlehem, lalu ke Mesir dan kembali
ke Nazaret, memperlihatkan bahwa
kisah ini bukan sekadar laporan kro-
nologis, melainkan narasi teologis
yang menggambarkan pola respons
manusia terhadap karya keselamatan
Allah dan kehadiran Mesias di dunia.

1. Kunjungan Para Majus dari Timur
(Mat 2:1-12)

Orang Majus dari Timur, yang me-
wakili orang-orang non-Yahudi, mene-
rima wahyu Tuhan tentang kelahiran
Mesias melalui sebuah pertanda, yaitu
bintang. Mereka datang ke Yerusalem
dan mendapatkan pencerahan lebih
lanjut tentang tempat kelahiran Mesias
melalui Kitab Suci Yahudi. Mereka per-
gi ke Betlehem untuk memberikan
peng-hormatan dengan hadiah, kemu-
dian kembali lewat jalan lain.

1.1 Pencari Kebenaran (2:1-6)
Matius menempatkan para Majus
di Yerusalem sebelum mereka sampai
ke Betlehem (Mat 2:1-6) bukan karena
kekeliruan arah, melainkan untuk
menyingkap makna teologis yang
mendalam: Yerusalem, pusat religius
[srael, menjadi lambang pengetahuan
tanpa iman, sebab Herodes dan pa-
ra ahli Taurat mengetahui nubuat
tentang Mesias (Mi 5:1) tetapi tidak
menanggapinya. Sebaliknya, para
Majus, bangsa-bangsa kafir yang

dituntun oleh bintang mencari dan
menemukan Kristus. Di Yerusalem,
bintang (wahyu alamiah) dan Kitab
Suci (wahyu ilahi) bertemu, bahwa
Allah menuntun manusia Kkepada
Kristus melalui ciptaan dan Sabda-
Nya. Pergerakan dari Yerusalem ke
Betlehem merupakan peralihan dari
harapan Mesias dalam Israel menuju
penggenapannya bagi seluruh bangsa.

Secara historis, para Majus kemung-
kinan berasal dari Babel atau Persia,
pusat ilmu perbintangan kuno. Istilah
mdgos (jamak: mdgoi) memiliki arti
beragam, dari imam Persia hingga
penyihir, tetapi dalam konteks Matius 2
maknanya menunjuk pada penjaga ke-
bijaksanaan religius dan filsafat Timur.
Mereka bukan tukang sihir, melainkan
pencari kebenaran yang mewakili
bangsa-bangsa non-Israel yang haus
akan Allah. Dalam diri mereka, akal
budi dan iman bertemu dalam pribadi
Kristus, Sang Terang dunia. Bagi para
Majus, gerak benda langit dipahami
sebagai peristiwa besar dibumi, namun
Matius menafsirkan kembali kerangka
itu: bintang bukan sekadar fenomena
astronomi, melainkan tanda ilahi yang
berbicara kepada hati manusia. Allah
menuntun mereka melalui bahasa
yang mereka pahami, sebagaimana
[a menampakkan malaikat kepada
para gembala. Bintang itu menjadi
lambang wahyu umum, cara Allah
menyapa manusia di luar Israel dan
dihubungkan dengan nubuat Bileam:
“Bintang terbit dari Yakub” (Bil 24:17).

Perjalanan mereka dari Timur me-
nuju Betlehem melambangkan ziarah
rohani seluruh umat manusia: dari
pengetahuan menuju iman, dari tanda-
tanda ciptaan menuju perjumpaan
dengan Sabda yang menjadi daging.
Mereka mewakili agama-agama yang
bergerak menuju Kristus dan sekaligus
keterbukaan ilmu pengetahuan ke-

ARTIKEL UTAMA
12 Kehidupan Bayi Yesus



pada kebenaran ilahi. Dengan cara
tertentu, mereka adalah penerus
Abraham yang menanggapi panggilan
Allah sekaligus penerus Socrates yang
mencari kebenaran melampaui batas
agama konvensional. Ketika akhirnya
mereka berlutut di hadapan Kanak-
kanak Yesus, bintang kehilangan
fungsinya: bukan lagi langit yang me-
nuntun manusia, melainkan Allah
sendiri yang menyingkap diri-Nya di
bumi, kasih universal yang menuntun
setiap pencari kebenaran menuju te-
rang keselamatan.

1.2 Kontras Penerimaan dan
Penolakan (2:7-12)

Orang Majus diarahkan ke Betlehem
di mana mereka akan menyembah Raja
dan mempersembahkan hadiah. Da-
lam adegan ini, Matius menyinggung
Mazmur 72:10-11 dan Yesaya 60:6
yang menggambarkan bangsa-bangsa
datang membawa emas dan kemenyan
untuk menyembah Raja yang diurapi.
Ketika berita tentang kelahiran “Raja
orang Yahudi” sampai ke Yerusalem,
kota itu justru digelisahkan. Herodes,
yang takut kehilangan kekuasaan,
memanggil para imam kepala dan
ahli Taurat untuk menanyai mereka
tentang tempat Mesias akan lahir
[ronisnya, mereka menjawab dengan
benar yakni Betlehem, seperti nubuat
Nabi Mikha namun tidak seorang pun
bergerak untuk mencari-Nya.

Pengetahuan mereka berhenti pada
tataran intelektual tanpa dorongan
iman untuk menjumpai kebenaran
yang mereka wartakan, sementara
Herodes menutupi niat jahatnya di
balik kesalehan palsu dengan berkata,
“supaya aku pun datang menyembah
Dia.”Ditengahterangwahyu, muncullah
bayangan hati manusia: kekuasaan
politik yang takut kehilangan kendali
dan religiositas yang mati karena

tanpa cinta. Dalam struktur naratif
Matius, kontras ini mengungkapkan
dua tanggapan terhadap kehadiran
Kristus: penerimaan tulus yang datang
dari kejauhan dan penolakan dingin
dari kedekatan semu. “Semua imam
kepala dan ahli Taurat” yang disebut
Matius bukan sekadar detail historis,
melainkan perluasan tanggung jawab
moral seluruh pemimpin umat yang
gagal membaca tanda zaman.

Sementara para Majus dituntun
oleh bintang dan ketaatan batin,
Herodes serta para imam memilih
kegelapan yang mereka anggap aman.
Kisah ini berpuncak pada tindakan
para Majus yang mempersembahkan
emas, kemenyan, dan mur: emas bagi
Sang Raja, kemenyan bagi Allah yang
disembah, dan mur bagi Manusia yang
akan menderita. Persembahan itu
menjadi simbol pengenalan akan se-
luruh misteri Kristus: Raja, Allah, dan
Penebus serta jawaban kasih terhadap
terang yang mereka temukan. Di
hadapan Sang Anak, dunia terbagi
dua: mereka yang mempertahankan
kuasa dan mereka yang berlutut dalam
penyembahan.

2. Rencana Jahat Herodes (2:13-23)

Seperti sudah disinggung sebelum-
nya, Herodes dan para ahli Taurat
memiliki pengetahuan tentang nu-
buat Mesias, tetapi pengetahuan itu
melahirkan ketakutan, kekerasan, dan
rencana jahat; bukan iman. Sebaliknya,
Yusuf yang sederhana menanggapi
sabda Tuhan dengan ketaatan penuh
melalui bimbingan mimpi. Dalam
rencana ilahi, Mesias dibawa ke
Mesir, tempat yang dahulu menjadi
lambang perbudakan, namun Kkini
menjadi tempat perlindungan, sebuah
pengulangan sejarah keselamatan
Israel. Ketika keluarga kudus kembali
dan menetap di Nazaret, karya Allah

ARTIKEL UTAMA
Kehidupan Bayi Yesus 13



mencapai tahap baru: keselamatan
hadir bukan melalui pusat kekuasaan
Yerusalem, melainkan melalui ke-
rendahan dan Kkesederhanaan, serta
ketaatan di Galilea.

2.1 Pelarian ke Mesir (Mat 2:13-15)

Sesudah para Majus pergi, malai-
kat Tuhan menampakkan diri kepada
Yusuf dalam mimpi dan memerin-
tahkannya segera membawa Maria
serta Bayi Yesus ke Mesir, sebab He-
rodes bermaksud membunuh Anak
itu. Tanpa bertanya, Yusuf taat dan
berangkat pada malam hari menuju
wilayah di luar kekuasaan Herodes.
Ketaatan yang tenang namun efektif
ini menjadikan Yusuf ikon iman yang
hidup: imannya diam tetapi penuh
penyerahan, menampilkan kepas-
rahan total terhadap kehendak
Allah. Dalam tindakan sederhana ini,
Matius menampilkan kontras antara
kekuasaan duniawi Herodes dan
ketaatan sejati seorang yang men-
dengarkan suara Tuhan.

Bagi Matius, pelarian ke Mesir
bukan sekadar tindakan praktis, me-
lainkan penggenapan firman Allah:
“Dari Mesir Kupanggil Anak-Ku”
(Hos 11:1). Dengan kutipan ini, Yesus
ditampilkan sebagai Israel sejati yang
menghadirkan kembali dan menyem-
purnakan sejarah umat pilihan. Seperti
bangsa Israel dahulu dibawa keluar
dari Mesir dan di-lindungi Allah, kini
Sang Anak Allah sendiri mengikuti
pola yang sama. Maka, Yesus menjadi
“Israel yang setia” yang menebus keti-
daksetiaan Israel lama. Malaikat yang
berbicara dalam mimpi bertindak
dengan otoritas ilahi sebagaimana
dalam Perjanjian Lama, tanda bahwa
Allah sendiri-lah yang memimpin
perjalanan ini. Secara lahiriah Anak
itu tampak sebagai korban sejarah,
tetapi dalam terang iman Dialah yang

sesungguh-nya mengarahkan seluruh
sejarah keselamatan.

Pemilihan Mesir sarat makna: se-
cara historis, tempat itu aman dari
jangkauan Herodes; secara teologis,
Mesir menjadi simbol dunia asing yang
justru menjadi tempat perlindungan
bagi Putra Allah - suatu paradoks kese-
lamatan yang hanya mungkin karena
rencana Allah. Pada tingkat rohani,
kisah ini mencerminkan perjalanan
iman setiap orang beriman yang
dipanggil untuk taat kepada suara
Allah di tengah kegelapan hidup. “Me-
sir” yang menjadi lambang tempat
pengasingan menjadi tempat Allah
melindungi dan menyiapkan umat-
Nya untuk kembali ke tanah janji. Motif
exodusyang dihidupkan kembali dalam
diri Yesus menunjuk pada pembebas-
an eskatologis: karya penyelamatan
Kristus dari dosa merupakan exodus
baru, penggenapan final dari karya
Allah yang dimulai sejak pembebasan
Israel dari Mesir (Yes 11:11; Hos 2:15;
Mik 7:15). Dengan demikian, Matius
menghadirkan Yesus sebagai Musa
baru, tempat sejarah keselamatan
mencapai puncaknya.

2.2. Pembunuhan Anak-anak di
Betlehem (Mat 2:16-18)
SetelahkeluargaYesusdiselamatkan
berkat peringatan malaikat dan tin-
dakan Yusuf, fokus kisah kembali
kepada Herodes, kini bukan dalam
penyamaran (2:8), melainkan dalam
kekejamannya yang nyata. Dengan
demikian, tergenapilah peringatan
ilahi: “Herodes sedang mencari anak
itu untuk membunuhnya” (2:13). Tra-
gedi anak-anak Betlehem berkaitan
erat dengan intrik sang raja terhadap
“raja orang Yahudi.” Narasi ini dibu-
ka dan ditutup dengan kata tdte
(“pada waktu itu,” 2:16-17), sebuah
kesinambungan peristiwa sejak He-

ARTIKEL UTAMA
4 Kehidupan Bayi Yesus



rodes mulai menyusun rencananya
(2:7). Herodes yang merasa “di-
perdaya” oleh para Majus (2:12) ber-
ubah menjadi “sangat marah,” dan
melampiaskan kebencian yang sudah
lama dipendam. Ketakutan politis
(etarachthé, 2:3) kini berkembang
menjadi niat membinasakan (anaireo,
2:16), sebagaimana telah diantisipasi
oleh malaikat.

Herodes lalu memerintahkan pem-
bunuhan semua anak laki-laki berusia
dua tahun ke bawah “menurut waktu
yang telah ditentukan oleh orang Ma-
jus,” untuk memastikan tak seorang
pun yang selamat. Anak-anak itu dise-
but “anak Kkecil” (pais), sementara
kutipan dari Yeremia menggunakan
istilah “anak” (téknon).Intensitas kisah
tampak dalam frasa “semua anak-anak
di seluruh daerah sekitar Betlehem.”
Peristiwa itu kemudian ditafsirkan
oleh Matius melalui Yeremia 31:15,
tentang Rahel yang “menangis atas
anak-anaknya.” Tradisi menempatkan
makam Rahel di dekat Betlehem, dan
karena itu Matius menghubungkan
ratapan Rahel dengan pembantaian
anak-anak di Betlehem dan sekitarnya.

Ratapan Rahel semula menggam-
barkan penderitaan bangsa Israel saat
pembuangan Asyur (722 SM) dan Babel
(587 SM), ketika tawanan diangkut
melalui Rama dekat Betlehem. Berda-
sarkan Kejadian 35:19 dan 48:7, ma-
kam Rahel memang berada di jalan
menuju Efrata (Betlehem). Namun
Matius menafsirkan nubuat Yeremia
bukan secara geografis, melainkan
teologis. Dalam Yeremia 31:20,
Efraim disebut “anak yang dikasihi”
(ben yaqir li Efrayim), sejajar dengan
“anak” dalam Hosea 11:1, sehingga co-
cok untuk narasi masa kanak-kanak
Yesus. Walaupun Yeremia 31:15 diikuti
janji penghiburan (31:16-17), Matius
tidak mengutipnya; ia menyoroti

penderitaan sebagai bagian dari karya
keselamatan yang berpuncak pada
Kristus.

Sudah dapat diduga bahwa tragedi
Betlehem menyingkap penderitaan
umat Allah sepanjang sejarah pem-
buangan. Herodes tampil sebagai
tiran baru, mengikuti jejak Firaun,
Asyur, dan Babel. Namun di dalam
Kristus, Sang Anak yang selamat, Allah
sendiri bertindak untuk “mengunjungi
dan menebus umat-Nya” (Luk 1:68).
Pembunuhan anak-anak Betlehem
bukan sekadar peristiwa historis,
melainkan lambang kekuasaan du-nia
yang takut kehilangan kendali. He-
rodes melambangkan manusia yang
menolak Allah demi mempertahan-
kan takhtanya. Anak-anak Betlehem
menjadi martires sine verbo (“para
martir tanpa kata”), simbol kemurnian
yang menanggung kebencian dunia
terhadap Kristus. Gereja mengenang
mereka dalam perayaan /nnocentium
setiap 28 Desember, tanda bahwa
keselamatan Kristus lahir di tengah
penderitaan manusia.

3. Kembali dari Mesir (Mat 2:19-23)

Perikop ini diawali dengan pembe-
ritahuan bahwa Herodes Agung te-
lah meninggal. Kematian penguasa
lalim itu menjadi signal bahwa masa
penindasan telah berakhir dan jalan
bagi keluarga Yusuf untuk kembali ke
tanah asal kini terbuka. Dalam mimpi,
malaikat Tuhan menampakkan diri
dan memerintahkan Yusuf untuk
membawa Maria dan Yesus kembali
ke “tanah Israel” Cara pewahyuan ini
sama seperti perintah sebelumnya
ketika mereka harus mengungsi ke
Mesir. Hal ini menegaskan bahwa
seluruh perjalanan hidup keluarga
kudus berjalan di bawah bimbingan
ilahi. Seperti Musa yang baru kembali
ke Mesir setelah kematian Firaun (Kel

ARTIKEL UTAMA
Kehidupan Bayi Yesus 15



4:19-20), demikian pula Yusuf me-
nanggapi perintah Tuhan dengan taat,
menampilkan dirinya sebagai sosok
yang setia dan berhati-hati dalam me-
laksanakan kehendak Allah.

Namun kepulangan itu tidak
berlangsung tanpa risiko. Yusuf
mendengar bahwa Archelaus, putra
Herodes, kini memerintah di Yudea,
terkenal karena kekejamannya, meski
hanya menjabat sebagai penguasa
daerah (etnarkh) dan bukan raja pe-
nuh. Karena takut membahayakan
keluarganya, Yusuf tidak kembali ke
Betlehem, tetapi menyingkir ke wilayah
Galilea, yang jauh dari pusat kekuasaan
politik dan keagamaan Yerusalem.
Sikap “takut” Yusuf dalam Kkisah ini
bukan berarti kurang iman, melainkan
menunjukkan kebijaksanaan seorang
ayah yang melindungi hidup anaknya
dari kekerasan. [a memahami bahwa
Allah menuntunnya untuk menetap
di tempat yang aman, dan keputusan
ini sekaligus mempersiapkan tahap
berikut dari rencana keselamatan:
Galilea akan menjadi tempat Yesus
memulai karya-Nya.

Akhir kisah menunjukkan bahwa
keluarga kudus akhirnya tinggal di
Nazaret. Matius menafsirkan hal itu
sebagai penggenapan nubuat pa-ra
nabi. Walaupun tidak ada ayat Perjan-
jlan Lama yang secara langsung
menyebut “la akan disebut orang
Nazaret,” Matius melihat maknanya
lebih dalam. Julukan Nazoraios bukan
hanya menunjukkan asal-usul geo-
grafis Yesus, melainkan juga menyi-
ratkan dua istilah Ibrani penting: nazir,
yang berarti “yang dikuduskan dan
dikhususkan,” (Yes 4:3; Hak 16:17)
dan néser, yang berarti “tunas” dari
[sai, ayah Daud (Yes 11:1). Dengan
demikian, nama Nazaret mengandung
pesan bahwa Yesus adalah Mesias
yang kudus dan keturunan Daud yang

dijanjikan. Seluruh Kkisah pelarian
dan kepulangan ini menggambarkan
bahwa Yesus, “Anak” yang diurapi, men-
jalani kembali sejarah umat Israel, dari
Mesir, pembuangan hingga pemulihan,
seraya menunjukkan bahwa rencana
penyelamatan Allah tetap berjalan
meski dunia dikuasai oleh kekerasan
dan penganiayaan.

Refleksi Pastoral: Allah yang Turun
ke Tengah Penderitaan

Kisah bayi Yesus dalam Injil Matius
bukan sekadar kenangan masa lam-
pau, tetapi cermin cara Allah bekerja
di dunia yang retak. la tidak datang
melalui pintu istana atau suara ge-
muruh langit, melainkan melalui
tangis seorang bayi dan langkah se-
derhana keluarga kecil yang terusir.
Dari Betlehem yang miskin hingga
pengungsian di Mesir, dari ratapan
Rahel hingga sunyinya Nazaret, Injil
menyingkap wajah Allah yang berbeda:
bukan Allah yang jauh di takhta, me-
lainkan Allah yang memeluk dunia
dari dalam luka-lukanya. Di palungan
yang dingin itu, kasih menjadi nyata,
kasih yang rela menjadi kecil agar ma-
nusia tidak takut mendekat.

Paus Benediktus XVI menulis,
“The child in Bethlehem is the new
beginning in which God reshapes
the history of the world.” Dalam diri
Anak itu, sejarah manusia yang pe-
nuh air mata dijalin ulang dengan
benang kasih dan pengharapan. Ia
yang pernah menjadi pengungsi Kki-
ni berjalan bersama mereka yang
kehilangan rumah; la yang pernah
menangis dalam gelapnya malam
kini menampung air mata orang yang
putus asa. Dalam setiap penderitaan,
Kristus hadir diam-diam, bukan
untuk menghapus rasa sakit seketika,
melainkan untuk menyalakan terang
di tengahnya - terang yang berbisik

ARTIKEL UTAMA
Kehidupan Bayi Yesus



lembut: “Engkau tidak sendiri.”

Bagi Gereja dan umat beriman, ki-
sah ini menjadi undangan untuk ikut
menghadirkan cara Allah bekerja di
dunia. Setiap kali kita menyentuh lu-
ka orang lain dengan belas kasih, di
sanalah Betlehem baru lahir; setiap
kali kita menampung tangis mereka
yang terusir, Mesir menjadi tempat
keselamatan; dan setiap kali kita me-
nyalakan harapan bagi yang nyaris
menyerah, Nazaret yang sunyi menjadi
rumah Allah. Harapan sejati tidak lahir
dari tiadanya penderitaan, melainkan
dari keberanian untuk percaya di
tengahnya. Bayi Yesus tidak datang
untuk menghapus malam, tetapi untuk
menyalakan cahaya di dalam gelapnya
malam itu agar setiap air mata menjadi
doa dan setiap luka menjadi tempat
kelahiran kasih.

Hendrikus Ngambut Oba, Pr
Staf Rumah Bina Seminari Tinggi
Santo Petrus (STSP) dan Pengajar
Kitab Suci Sekolah Tinggi Filsafat
dan Teologi Santo Yohanes
Pematangsiantar Sumatera-Utara

Daftar Pustaka

Brown, Raymond E. The Birth of
the Messiah: A Commentary on
the Infancy Narratives in the
Gospels of Matthew and Luke.

New Updated Edition. New
York: Doubleday, 1993.

Davies, W. D., and Dale C. Allison,
Jr. Matthew 1-13. Vol. 33A
of The International Critical
Commentary on the Holy
Scriptures of the Old and New
Testaments. Grand Rapids, MI:
Zondervan, 2000.

Grasso, Santi. Il Vangelo di Matteo:
Commento esegetico e
teologico. Roma: Citta Nuova,
2014.

Luz, Ulrich. Matthew 1-7: A
Commentary. Hermeneia—A
Critical and Historical
Commentary on the Bible.
Minneapolis, MN: Fortress
Press, 2007.

Ratzinger, Joseph (Paus Benediktus
XVI). Jesus of Nazareth: The
Infancy Narratives. New York:
Image Books, Crown Publishing
Group, 2012.

Valentini, Alberto. Vangelo d’infanzia
secondo Matteo: Riletture
pasquali delle origini di Gesu.
Bologna: Centro Editoriale
Dehoniano (EDB), 2013.

ARTIKEL UTAMA
Kehidupan Bayi Yesus 7

Al.GeminGenerated.image.



A | LN

—eS

‘9B0WI'PRIDIBUBDY WSS TY

PERSEMBAHAN SAAT KELAHIRAN ANAK
(KAJIAN ATAS MATIUS 2:11 DAN BUDAYA LAMAHOLOT)

Paulus Pati Lewar

Pengantar

Kelahiran anak dalam keluarga merupakan salah satu
momen yang membahagiakan dalam berbagai tradisi
agama dan budaya. Dalam Injil Matius 2:11, para Majus
dari Timur memberikan persembahan kepada kanak
Yesus yang baru lahir, yang terdiri dari emas, kemenyan,
dan mur. Dalam budaya Lamaholot-Flores Timur-Nusa
Tenggara Timur, kelahiran seorang anak dipandang
sebagai momen spesial dan berahmat sehingga ada
pemberian persembahan yang menyertainya. Tulisan
ini berupaya untuk mengkaji makna persembahan
yang dilakukan saat kelahiran Yesus dalam Injil Matius,
serta menganalisis relevansinya dengan pemberian
persembahan saat kelahiran anak dalam budaya
Lamaholot.

WACANA BIBLIKA/NO. 1/JANUARI-MARET 2026



1. Persembahan dalam Budaya
Orang Yahudi-Israel

1.1 Persembahan Masyarakat Israel

Masyarakat Israel memiliki kebiasa-
an memberi persembahan. Hal ini
memiliki peran yang sangat pen-ting
sehingga diatur secara khusus da-
lam hukum Taurat. Kitab Imamat, mi-
salnya, menjelaskan berbagai jenis
persembahan dalam hidup sehari-hari
seperti persembahan korban bakaran.
Persembahan ini berupa he-wan
ternak yang tidak bercacat dan ketika
dibakar baunya menyenangkan Tuhan
(Im. 1). Orang Israel juga memberikan
persembahan makanan berupa gan-
dum-tepung halus yang dicampur
minyak dan kemenyan serta dibu-
buhi garam sebagai bagian dari per-
janjian antara Tuhan dan Israel. Ada
pula persembahan perdamaian se-
bagaimana tercatat dalam Imamat 3.
Bagian lemak dari hewan jantan atau
betina dipersembahkan untuk Tuhan
sementara yang lain dinikmati oleh
iman dan umat. Persembahan ini tidak
hanya berfungsi sebagai tindakan iba-
dah, tetapi juga mencerminkan hu-
bungan antara umat dengan Tuhan
(Walton, 2009).

Bagi orang Israel, persembahan
tidak hanya sekedar mengikat perj-
anjian antara mereka dan Tuhan, tetapi
juga berfungsi sebagai pemulihan,
rekonsiliasi, dan pengakuan atas
dosa. Dalam Kitab Yesaya 1:11, Tu-
han menegaskan bahwa Ia tidak
menginginkan persembahan yang
tidak disertai dengan hati yang tu-
lus. Hal ini menunjukkan bahwa per-
sembahan menjadi bermakna ketika
menyentuh sikap hati batin seseorang
dan bukan sekadar tindakan lahiriah.
Kisah persembahan Kain dan Habel
sebagaimana tulis Kejadian 4:3-5 men-
jadi ilustrasi yang memadai akan sikap
hati seseorang dalam memberi-kan
persembahan dan bagaimana Tuhan
menilai pemberian tersebut.

1.2 Identifikasi Persembahan dan
Status Yesus dalam Matius 2:11
Pemberian persembahan para Ma-
jusyangtercatatdalam Injil Matius 2:11
merupakan salah satu momen penting
dalam narasi kelahiran Yesus. Ketika
mereka melihat Anak itu beserta ibu-
Nya, sujudlah mereka menyembah Dia.
Para Majus, yang datang dari Timur,
memberikan tiga jenis persembahan
yakni emas, kemenyan, dan mur. Ketiga

ARTIKEL UTAMA
Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)

3
|



jenis persembahan ini tidak dibawa
secara kebetulan, tetapi dikaitkan de-
ngan status pribadi dan misi Yesus
bagi dunia.

1. 2.1 Identifikasi Persembahan

A. Emas

Emas merupakan barang material
yang berharga. Dalam Perjanjian Lama,
misalnya, emas digunakan untuk mem-
bangun Bait Suci, yang menjadi tempat
orang Israel berkumpul untuk memuji
dan memuliakan Allah yang diyakini
berdiam di tempattersebut (Kel. 25:10-
11). Saat mengunjungi Raja Salomo,
Ratu Syeba mempersembahkan ke-
padanya seratus dua puluh talenta
emas, rempah-rempah dan batu per-
mata (1Raj. 10:10). Saat menjumpai
kanak-kanak Yesus di palungan, tiga
orang Majus juga memberikan emas
kepada bayi tersebut. Emas yang
menjadi harta mulia dan berharga
dipersembahkan kepada bayi Yesus
yang mereka jumpai di palungan dina.

B. Kemenyan

Dalam Keluaran 30:34-38 tertulis
firman Tuhan kepada Musa, ‘ambillah
wewangian dari damar harum, kulit
kerang dan getah rasamala bersama
kemenyan yang tulen.., semua itu
haruslah kaubuat menjadi dupa. Da-
lam sejarahnya, orang Israel memakai
kemenyan sebagi bahan bakar da-
lam ibadah dan ritual keagamaan.
Semua bahan ini akan berbau harum
saat dibakar dalam ritus korban
sajian (Im. 6:15). Kemenyan juga
dibubuhkan di atas setiap roti sajian
di Kemah Suci (Im. 24:7). Karena
baunya yang harum semerbak, maka
kemenyan menyenangkan panca indra
penciuman melalui sensasi aroma
yang dihasilkannya saat dibakar (Kid.
3:6; 4:6,14). Dalam kunjungan tiga

orang Majus ke Betlehem, mereka
membawa kemenyan sebagai satu
jenis persembahan harum-haruman
kepada bayi Yesus yang baru lahir.
Aroma kemenyan tentu saja menjadi
bau yang harum semerbak di seputar
palungan tempat Yesus berbaring.

C. Mur

Dalam Keluaran 30:22-23, mur
dilihat sebagai bahan dasar minyak
urapan yang dikhususkan dan dipa-
kai sebagai olesan pada Kemah Suci.
Karena menjadi harum-harum-an,
maka dipakai juga oleh kaum perem-
puan sebagai wangi-wangian serupa
kosmetik (Est. 2:11). la juga dipakai
sebagai obat penawar rasa sakit dan
dalam Yohanes 19:39, mur dipakai un-
tuk mengurapi tubuh Yesus sebelum
[a dikuburkan. Tiga orang Majus dari
Timur membawa mur sebagai satu
persembahan berharga untuk bayi
Yesus.

1.2.2 Makna Pemberian
Persembahan

A. Emas: simbol Yesus sebagai Raja.

Dalam konteks kerajaan, memiliki
emas sering dipandang sebagai simbol
kekuasaan dan kemuliaan. Jika para
raja dan penguasa memiliki banyak
emas itu artinya mereka berada da-
lam kemakmuran dan kemuliaan.
Raja Salomo yang dikenal dengan ke-
bijaksanaan dan kekayaannya juga
memilikibanyak emas dalamistananya.
Emas yang dipandang sebagai jaminan
kemakmuran dan  kekuasaannya
(1Raj.10:14-29) dipandang sebagai
buah dari kebijaksaan dan keadilannya.

Emas yang dipersembahkan ke-
pada bayi Yesus melambangkan peng-
akuan akan keilahian Yesus sebagai
Raja dan Juruselamat umat manusia
sehingga mereka jatuh tersungkur

ARTIKEL UTAMA

20

Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)



dan menyembah Dia (Mat. 2:11). Per-
sembahan emas merupakan bentuk
penghormatan dan pengakuan atas
keilahian dan keagungan Yesus
(Oswalt, 2003). Emas bukan hanya
sekadar hadiah, melainkan juga sim-
bol pengakuan akan otoritas dan ke-
kuasaan Yesus sebagai seorang Raja
semesta alam, sebuah pengakuan akan
status Yesus yang lebih tinggi dari
sekadar manusia biasa (Bauckham,
2017).

Yesus diakui sebagai seorang pe-
mimpin yang lebih tinggi dari pemim-
pin mana pun. Dia akan memenuhi
harapan umat manusia akan keadilan,
kedamaian, dan kebenaran yang pari-
purna. Dengan membawa emas, para
Majus berharap bahwa Yesus sebagai
Raja baru mendatangkan sukacita,
damai sejahtera, dan keadilan bagi
seluruh umat manusia (Brown, 2010).

Dalam peristiwa penyaliban, di
atas kepala Yesus, terpasang tulisan,
[nilah Raja Orang Yahudi’. Tulisan yang
berasal di Pilatus tersebut, walaupun
bagi orang Yahudi memiliki nuansa
penghinaan tetapi secara teologis, me-
nunjukkan sebuah pengakuan bahwa
Yesus merupakan Raja semesta alam
yang rela mengorbankan diri-Nya de-
mi memulihkan dan menebus dosa-
dosa umat manusia (Cohen, 2015).
Pengakuan Yesus sebagai Raja oleh
para Majus akhirnya menjadi alasan
kenapa kubur Yesus harus dijaga
seperti yang dituturkan Matius 27:62-
66.

B. Kemenyan: Simbol Yesus sebagai
Imam Agung.

Salah satu persembahan yang
diberikan oleh para Majus kepada Ye-
sus adalah kemenyan. Dalam tradisi
Yahudi, kemenyan sering di-pakai da-
lam ritus peribadatan dan dipahami
sebagai simbol doa dan pengharapan.

Aroma harum-haruman yang sering
digunakan dalam berbagai ritual
keagamaan melambangkan penghor-
matan dan pengabdian kepada yang
ilahi (Walvoord, 1983). Dalam Kitab
Wahyu 5:8, dikatakan bahwa doa
orang-orang kudus diibaratkan sebagai
kemenyan yang naik ke hadapan Allah.
Dalam konteks budaya, kemenyan juga
sering diasosiasikan dengan proses
pembersihan atau penyucian tempat
dari pengaruh negatif karena aroma
harum-haruman dari pembakarannya
diyakini dapat mengusir roh jahat dan
menciptakan suasana yang sakral dan
suci.

Dalam konteks kelahiran Yesus,
kemenyan yang dipersembahkan ti-
ga orang Majus melambangkan ke-
ilahian Yesus, pengakuan akan sifat-
Nya sebagai Tuhan, dan teristimewa
lagi sebagai Imam Agung (Walvoord,
1983). Dengan membawa kemenyan,
para majus mengakui bahwa Yesus
sungguh seorang Imam Agung yang
akan menjalankan peran-Nya sebagai
pengantara antara Allah dan manusia.
Peran Yesus sebagai Imam Agung
sangat penting karena Dia tidak hanya
mempersembahkan kurban, tetapi
juga menjadi kurban itu sendiri.
Yesus bukan saja menjadikan diri-
Nya sebagai imam melainkan juga
rela mempersembahkan diri-Nya
sebagai kurban bagi umat manusia.
Kurban diri-Nya sebagai imam agung
menyempurnakan harapan dan kerin-
duan umat manusia akan hidup kekal
bersama yang ilahi.

Sebagai Imam Agung, Yesus ber-
peran sebagai pengantara Allah dan
manusia. Dia adalah pengantara, peng-
ampun dosa, dan sumber pemurnian.
Semua peran ini ber-kontribusi bagi
terbangunnya relasi dan pemahaman
yang lebih mendalam antara Allah
dan manusia. Melalui Yesus, Imam

ARTIKEL UTAMA
Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot) 21



Gemini_Generated.image.

Agung umat manusia dapat mengalami
keselamatan. Dalam Ibrani 4:14-16,
tercatat bahwa Yesus adalah Imam
Agung yang memahami kelemahan
manusia dan mampu memberikan
pertolongan kepada manusia agar lu-
put dari noda dosa.

AL

C. Mur: Simbol Penderitaan dan
Kematian Yesus.

Setelah mengikuti bintang yang
menuntun mereka, tiga orang Majus
datang dan memberikan persembahan
kepada bayi Yesus. Salah satu dari
hadiah tersebut adalah mur. Dalam
tradisi Yahudi, mur digunakan dalam
proses pemakaman sebagai bahan
pengharum yang dapat mengurangi
aroma tubuh orang yang meninggal
dan sebagai pengawet tubuh orang
yang sudah meninggal (Johnson,
2020).

Pemberian mur

kepada Yesus
oleh tiga orang majus tidak hanya
sekadar hadiah, tetapi juga sebuah
pernyataan teologis yang mendalam.
Sudah sejak kecil, Yesus telah diakui
sebagai sosok yang akan menderita
dan berkorban sampai mati demi
membawa Kkeselamatan bagi umat
manusia (Brown, 2010). Para Majus
tidak hanya memberi penghormatan
kepada bayi Yesus sebagai Raja, tetapi
juga menyadari aspek kemanusiaan-
Nya yang mengalami penderitaan dan
kematian seperti manusia (Smith,
2019). Dengan memberi mur, para
Majus telah memiliki pemahaman
yang mendalam tentang misi Yesus di
dunia sebagai juru selamat yang akan
mengalami penderitaan dan kematian.
Mur yang diberikan menjadi sarana
pengingatbahwa adajalan penderitaan
dan kematian yang akan dilalui Yesus
demi keselamatan umat manusia.

ARTIKEL UTAMA
22 Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)



2. Kelahiran Anak dalam Budaya
Lamaholot

Budaya Lamaholot merupakan sa-
lah satu budaya yang kaya akan tradisi
dan nilai-nilai lokal di Indonesia,
khususnya di wilayah Flores, Nusa
Tenggara Timur. Asal usul budaya La-
maholot dapat ditelusuri dari berbagai
suku yang mendiami pulau-pulau di
sekitarnya, dengan karakteristik yang
unik dan beragam. Beragam ritual bu-
daya dan sistem kepercayaan selalu
mengedepankan hubungan harmonis
antara manusia dengan alam-roh
nenek moyang.

Berkenaan dengan kelahiran anak,
ada beragam tahapan ritus yang
dilakukan untuk menciptakan ke-
nyamanan dan relasi yang harmonis
antara Kkeluarga dan anak yang
dilahirkan. Tahapan pertama adalah
persiapan sebelum kelahiran, tahap
kedua adalah saat kelahiran anak, dan
tahap ketiga adalah sesudah kelahiran
anak. Dari semua tahapan yang ada,
yang khas dan menjadi perhatian
adalah ritual memohon keselamatan
dan kesehatan bagi ibu dan bayi yang
lahir. Ritual ini sering kali dijalan-
kan dengan doa dan pemberian
persembahan kepada roh nenek mo-
yang dan dewa-dewa yang diyakini
melindungi keluarga bersangkutan
teristimewa anak yang baru lahir
(Husni, 2021).

2.1. Persembahan Dalam Ritus
Kelahiran

Dalam ritus kelahiran anak di
Lamaholot, jenis persembahan yang
diberikan bervariasi tergantung pada
keyakinan dan tradisi masing-masing
keluarga. Umumnya, berupa makanan,
minuman, dan barang-barang simbolis
lainnya  dipersembahkan kepada
roh nenek moyang dan dewa-dewa
yang diyakini mendiami wilayah dan

lingkungan sekitar. Persembahan ini
dimaksudkan untuk memohon perlin-
dungan dan berkat bagi bayi yang
baru lahir serta keluarganya. Dengan
memberikan persembahan yang layak,
bayi yang baru lahir dan keluarga
akan mendapatkan perlindungan dan
bimbingan dari roh nenek moyang.
Diyakini bahwa kehidupan manusia
tidak terpisahkan dari dunia spiritual
dan bahwa tindakan baik akan men-
datangkan kebaikan dalam hidup me-
reka (Lestari, 2023).

Di wilayah tertentu di Lamaholot,
jenis persembahan yang diberikan
saat kelahiran anak erat kaitannya
dengan jenis kelamin sebab akan
menjadi penentu status anak yang
bersangkutan  kelak. = Masyarakat
percaya dan berharap bahwa anak
yang bersangkutan akan merealisasi-
kan arah hidupnya sesuai dengan
persembahan yang diberikan saat
kelahirannya. Itu artinya persembahan
yang diberikan menjadi tanda dan
lambang akan identitas atau jati diri
dan karakter anak bersangkutan di
hari-hari hidup selanjutnya (Santoso,
2022).

2.2. Pemberian Busur Kepada Bayi
Laki-Laki

Bayi laki-laki sering diberikan busur
yang menjadi salah satu tradisi khas
budaya Lamaholot. Busur menjadi
simbol dunia laki-laki dan harapan
bahwa kelak dia dapat menjadi pe-
lindung keluarga dan masyarakatnya.
Busur selalu dipakai saat berburu dan
seorang laki-laki berhak dan wajib
menggunakannnya dalam momen per-
buruan tersebut. Dengan memakai
busur, seorang laki-laki dipandang le-
bih kuat, memiliki kedewasaan, dan
tanggung jawab lebih besar dalam
mengarungi kehidupan.

ARTIKEL UTAMA

Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)

23



Pemberian busur sejak dini me-
nandakan bahwa anak laki-laki ter-
sebut siap memasuki fase kehidupan
yang lebih serius, termasuk belajar ke-
beranian dan keterampilan bertahan
hidup. [a akan pergi mencari nafkah
dan menjadi tulang punggung keluarga
(Husni, 2021). Makna pemberian busur
kepada bayi laki-laki menandaskan
pula bahwa ia akan menjadi sosok yang
memiliki keberanian, ketangguhan,
kerja keras, dan keuletan. Ketika kelak
ia menjadi kepala atau pemimpin da-
lam keluarga dan masyarakat serta
diharapkan dapat menjadi pemimpin
yang baik, sosok pertama yang tampil
di depan, berani bertarung, mampu
mengambil keputusan yang bijak
dan mensejahterakan semua orang
(Santoso, 2022).

2.3. Pemberian Alat Tenun Kepada
Bayi Perempuan

Dalam masyarakat Lamaholot,
perempuan memiliki peran sentral
dalam menjaga dan melestarikan
budaya melalui keterampilan mene-
nun. Kecantikan dan keanggunan
yang dimilikinya diharapkan menjadi
sulaman dan tenunan hidup yang
bermakna dalam menjaga integritas
hidup keluarga dan masyarakat
(Widiastuti, 2021). Alat tenun, se-
perti alat pemintal benang dan alat
tenun lainnya, diberikan kepada bayi
perempuan. Pemberian ini menjadi
simbol keterampilan yang diha-rapkan
dapat dimiliki oleh anak perempuan.
Alat tenun dan alat pemintal me-
lambangkan daya dan kekuatan
perempuan untuk berparti-sipasi
secara sadar dan bertanggung jawab
dalam urusan rumah tangga (Mustika,
2021). Dengan memberikan alat tenun
sejak bayi, orang tua dan keluarga
sebenarnya menghendaki agar ketram-
pilan menenun sudah diketahui anak

sejak dini. Saat tumbuh dewasa, anak
tersebut akan memiliki ketrampilan
menenun yang berkontribusi bagi ke-
hidupan sehari-hari.

Pemberian alat tenun mempertegas
ingatan orang Lamaholot bahwa
anak perempuan akan selalu berada
dalam lingkaran budaya tersebut
sampai kapan pun. Ritual pemberian
alat tenun seringkali diiringi dengan
doa dan harapan dari orang tua
dan keluarga agar anak perempuan
itu dapat tumbuh menjadi sosok
yang anggun, mandiri, dan berdaya.
Pekerjaan menenun berkaitan dengan
kelemahlembutan atau kehalusan budi
seorang perempuan yang bisa menjadi
landasan baginya untuk bersolider
dengan yang lain dan lebih peka
dengan sesama seperti rajutan kain
tenunan yang dihasilkan dari olahan
tangannya (Sari, 2022).

3. Perbandingan dan Relevansinya
bagi Kehidupan

3.1 Perbandingan

Persembahan kepada bayi Yesus
dan bayi Lamaholot saat kelahiran
tentu memiliki titik simpul yang bisa
dianalisa. Poin penting yang ditaut-
kan di sini adalah perbedaan dan
persamaan antara keduanya. Poin
pembeda pertama adalah barang-
barang material. Matius 2:11 menarasi-
kan persembahan yang diberikan oleh
para Majus adalah emas, kemenyan,
dan mur. Jika ditilik secara material-
ekonomi, ketiga jenis persembahan
yang diberikan tersebutadalah barang-
barang yang berkualitas, memiliki
nilai tinggi dan harganya mahal. Da-
lam budaya Lamaholot, persembahan
yang diberikan biasanya berupa ma-
kanan, minuman, hewan tertentu,
dan peralatan rumah tangga seperti
busur kepada bayi laki-laki dan alat

ARTIKEL UTAMA

24

Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)



tenun kepada bayi perempuan. Semua
barang yang diberikan ini memiliki
standar yang biasa serta berorientasi
pada kebutuhan hidup harian seperti
makanan dan minuman. Busur dan
perlengkapan tenun dipandang kurang
berkualitas karena mudah rusak,
sederhana, dan tidak memiliki nilai
ekonomi yang tinggi.

Poin pembeda lain yang perlu
dicermati adalah partisipasi dan ke-
terlibatan orang. Matius 2:11 mengi-
sahkan bahwa hanya orang tua Yesus
saja yang hadir - Anak itu bersama
Maria ibu-Nya - walau Yufuf tidak dise-
butkan namanya. Situasi ini berubah
saatketika adatiga sosoklainyangdise-
butkan sebagai orang Majus masuk ke
rumah dan memberikan persembahan
kepada Yesus. Dalam konteks budaya
Lamaholot, momen kelahiran seorang
anak terlebih saat memberikan per-
sembahan bersifat komunal karena
melibatkan banyak orang. Jumlah
orang yang hadir tidak hanya kedua
orang tua bayi, namun kerabat dan
sanak saudara lain dalam lingkungan
masyarakat. Kelahiran seorang anak
dianggap sebagai peristiwa yang tidak
hanya milik keluarga, tetapi juga milik
komunitas yang menandakan ikatan
sosial dan komunitas yang kuat dalam
masyarakat Lamaholot.

Dari beragam persembahan yang
ada dapat ditarik titik simpul kesa-
maan yang menjiwainya walau lahir
dalam konteks yang berbeda, yakni
nilai spiritual dan sosial. Secara spi-
ritual, hal penting yang muncul adalah
makna simbolisnya. Ketiga jenis per-
sembahan - emas, kemenyan, dan
mur - memiliki makna simbolis yang
erat kaitannya dengan identitas dan
jati diri Yesus sebagai seorang Raja,
Imam Agung dan Manusia yang akan
mengalami penderitaan dan kematian
di kayu salib (Bock, 1994).

Dalam konteks budaya Lamaholot,
memberikan busur kepada bayi laki-
laki dan alat pemintal tenunan kepada
bayi perempuan juga memiliki makna
simbolis yang berkaitan erat dengan
identitas diri dari si bayi saat beranjak
dewasa. Busur akan dipakai oleh laki-
laki untuk menjadi petarung utama
dalam hidup guna mencari nafkah bagi
kehidupan keluarga dan masyarakat di
sekitarnya. Alat pemintal benang dan
tenunan akan dipakai oleh perempuan
untuk menyulam kisah hidupnya de-
ngan kelemahlembutan, ketelitian dan
keanggunan.

Kesamaan lain yang muncul adalah
penerimaan dan pengakuan atas
kehadiran sang anak (Dewi, 2023).
Persembahan yang diberikan dipan-
dang sebagai ungkapan pengakuan
dan penerimaan atas kehadiran se-
orang anak walaupun konteks dan
materinya berbeda. Kelahiran seorang
anak menjadi kegembiraan bagi ke-
luarga dan komunitas di sekitarnya.
Momen kelahiran tidak hanya dihadiri
oleh kedua orang tua, tetapi juga me-
libatkan pihak lain. Ada orang Majus
yang datang melihat dan memberi
persembahan kepada Yesus dan ada
anggota keluarga lain yang datang
melihat seorang bayi Lamaholot yang
baru lahir. Ini menandaskan bah-wa
kehidupan baru bukan hanya mi-lik
individu, melainkan juga milik ber-
sama komunitas di sekitarnya.

3.2 Relevansi Untuk Kehidupan
Membandingkan antara persem-
bahan kepada bayi Yesus dan bayi
Lamaholot sudah seharusnya dipan-
dang sebagai bagian integral dari
pengalaman manusia lintas tradisi dan
budaya. Walau bentuk dan nilai per-
sembahan yang diberikan berbeda,
namun makna dasarnya dapat di-
katakan sama, yakni ucapan syukur

ARTIKEL UTAMA

Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)

25



dan penerimaan atas kehidupan baru.
Bukan soal emas, kemenyan, dan mur
yang dibawa dan dipersembahkan
oleh tiga orang Majus kepada Yesus
dan bukan pula soal busur dan atau
alat tenunan yang dipersembahan ba-
gi bayi-bayi Lamaholot, melainkan soal
rasa syukur, pengakuan atau penerima-
an akan kehidupan baru, dan dukungan
komunitas yang lebih luas atasnya.
Inilah yang menjadilandasan sekaligus
hikmat bagi kehidupan setiap insan.

Paulus Pati Lewar
Dosen Kitab Suci IFTK Ledalero-
Maumere.

Daftar Pustaka

Bauckham, Richard. (2017). Jesus
and the Eyewitnesses: The
Gospels as Eyewitness
Testimony. Eerdmans.

Brown, R. E. (2010). The Birth of
the Messiah: A Commentary on
the Infancy Narratives in the
Gospels of Matthew and Luke.
Doubleday.

Bock, D. L. (1994). Jesus According to
Scripture: Restoring the Portrait
of the Savior. Baker Academic.

Cohen, J. (2015). The Messianic Idea
in Judaism: And Other Essays
on Jewish Spirituality. Schocken
Books.

Dewi, M. (2023). “Kesamaan dan
Perbedaan Tradisi Persembahan
dalam Berbagai Budaya”. Jurnal
Perbandingan Agama. 12(6),
110-122.

Husni, M. (2021). “Ritual Kelahiran
dalam Budaya Lamaholot.”

Jurnal Kebudayaan 15(8), 120-
132

Johnson, T. (2020). “The Significance
of Gifts in the Nativity Story.”
Journal of Biblical Studies,
45(2), 131-142.

Lestari, S. (2023). “Makna Sosial Ritus
Kelahiran di Masyarakat
Lamaholot”. Jurnal Ilmu Sosial.
10(6), 111-123.

Mustika, R. (2021). Keterampilan
Perempuan dalam Budaya
Lamaholot. Flores: Penerbit
NTT Press.

Santoso, S. K. (2022). “Persembahan
dalam Ritus Kelahiran: Studi
Kasus di Nusa Tenggara Timur.”
Jurnal Antropologi9(2), 101-
114.

Sari, L. (2022). “Peran Komunitas
dalam Tradisi Kelahiran di
Masyarakat Lamaholot.” Jurnal
Komunitas, 6(2), 90-102.

Smith, J. (2019). Symbolism in
Religious Practices: A Study of
Faith and Culture. Grand Rapids:
Zondervan.

Walton, ]. H. (2009). The Lost World of
the Israelite Conquest. Grand
Rapids: Zondervan.

Walvoord, ]. F. (1983). Jesus Christ Our
Lord. Grand Rapids: Zondervan.

Widiastuti, R. (2021). “Persembahan
dalam Tradisi Kelahiran:
Perspektif Masyarakat
Lamaholot.” Jurnal Penelitian
Budaya. 8 (2),110-122.

ARTIKEL UTAMA
26 Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)



WASIAT DAUD KEPADA
SALOMO'

“Lakukanlah dengan setia kewajibanmu kepada TUHAN, Allahmu”
(1Raj. 2:3)

Jarot Hadianto

Bagian sebelumnya

Sebelum berpulang, Daud memberikan wasiat kepa-
da Salomo, anaknya, yang menggantikan dirinya
menjadi raja Israel. Secara umum, wasiat ini dapat
dibagi menjadi dua bagian, yakni pesan-pesan untuk
melakukan kesalehan tertentu (ay. 2-4) dan pesan-
pesan untuk melakukan tindakan tertentu (ay. 5-9).
Setelah melihat bagian pertama wasiat ini, sekarang
kita akan mendalami bagian yang kedua.

I Jarot Hadianto, “Kematian Daud”, dalam Kisah-Kisah Kematian aalam Perjanjian Lama (Yogyakarta: Kanisius, 2024), 139-165. Artikel
ini merupakan ringkasan dari tulisan tersebut.

WACANA BIBLIKA/NO. 1/JANUARI-MARET 2026

ALGemini Generated.image.



Wasiat bagian kedua (1Raj. 2:5-9)
Memasuki bagian kedua (1Raj. 2:5-
9), nada wasiat Daud lain sama sekali.
Pesan-pesanpenuhhikmatagarSalomo
membangun dirinya sendiri di sini
berganti menjadi perintah-perintah
tegas yang harus dilakukan Salomo ter-
hadap sejumlah pihak tertentu. Ada
hal-hal yang belum diselesaikan Daud
dalam hidupnya. Sebagaimana utang
harus dibayar lunas, menjadi tugas
Salomo sebagai raja yang baru untuk
menuntaskan hal itu. Daud memberi
instruksi agar Salomo melakukan
tindakan khusus berkaitan dengan tiga
pribadi, sebab ketiga orang ini telah
berbuat sesuatu yang berdampak be-
sar bagi hidup dan kedudukan Daud
sebagai raja Israel. Yang dua orang
harus disingkirkan, yang seorang
harus diberi penghargaan. Perintah
untuk menyingkirkan mengapit pe-
rintah untuk memberi penghargaan,
lagi pula lebih panjang dan lebih ter-
perinci. Akibatnya, wasiat bagian ke-
dua terkesan memiliki aura negatif ka-
rena didominasi oleh kekerasan.
Pertama, Salomo diperintahkan
untuk menyingkirkan Yoab (1Raj. 2:5-
6). Sebagai panglima kerajaan, jasa
Yoab sangat besar bagi bangsa dan
negara, termasuk bagi Daud secara
pribadi. Relasi di antara keduanya
juga sangat dekat. Namun, Yoab telah
bertindak kotor dengan membunuh
Abner bin Ner (panglima Saul yang
kemudian berpihak pada Daud,
2Sam. 3:22-39) dan Amasa bin Yeter
(panglima Absalom yang kemudian
berpihak pada Daud, 2Sam. 20:4-10),
padahal kedua orang itu tidak dalam

posisi melawan Daud.? Tindakan Yoab
tersebut mencemarkan nama dan ke-
hormatan Daud. Orang-orang bisa
saja beranggapan bahwa dalang dari
tindakan itu adalah sang raja sendiri
(2Sam. 16:7). Selain itu, sebagai
pimpinan dari Yoab, bagaimanapun
tindakan bawahannya tersebut men-
jadi tanggung jawab Daud.

Apa yang dilakukan Yoab memba-
hayakan kelangsungan dinasti Daud.
Dalam pemikiran masyarakat Israel,
darah yang ditumpahkan secara ti-
dak adil menuntut pembalasan (bdk.
Kej. 4:10; Ayb. 16:18). Darah korban
melekat pada diri sang pembunuh
dan mengancamnya dengan kekuatan
dahsyat yang tak terelakkan sampai
keadilan ditegakkan, yakni ketika
darah sang pembunuh juga ikut ditum-
pahkan (bdk. Kej. 9:6; Bil. 35:33; 2Sam.
21:1-9). Mata ganti mata, gigi ganti
gigi, darah ganti darah. Untuk meng-
hilangkan ancaman tersebut, raja
pengganti Daud harus menjatuhkan
hukuman yang setimpal kepada pihak
yang bersalah. Darah Abner bin Ner
dan Amasa bin Yeter harus dibayar
dengan darah Yoab bin Zeruya sebagai
pihak yang berinisiatif dan yang mela-
kukan pembunuhan terhadap mereka.
Daud tidak mengatakan hal itu secara
eksplisit. Dikemas dalam Kkalimat
yang puitis, ia berkata kepada Salomo,
“Bertindaklah bijaksana dan jangan
biarkan orang yang ubanan itu turun
dengan selamat ke dunia orang mati”
(1Raj. 2:6).2 Bagaimanapun, yang dike-
hendaki Daud sangat jelas: Yoab harus
dibunuh.

2 Secara politis, tindakan Yoab membunuh Abner dan Amasa cukup beralasan, yakni didasari oleh kecurigaan bahwa keberpihakan
kedua orang itu kepada Daud hanya pura-pura belaka. Namun, alasan yang lebih menonjol dari tindakan sang panglima adalah
karena dendam pribadi. Abner telah membunuh Asael, adiknya (2Sam. 2:18-23), sedangkan Amasa adalah orang ditunjuk Daud untuk

menggantikan dirinya sebagai panglima kerajaan (2Sam. 19:13).

% Dalam melaksanakan wasiat Daud untuk menyingkirkan Yoab dan Simei, Salomo harus bertindak dengan bijaksana. Dia harus
melakukannya dengan cerdik dan hati-hati. Pembunuhan itu harus sah secara hukum, sebab ketaatan terhadap hukum Musa adalah

at mutlak demi kelangsungan dinasti.

PERIKOP-PERIKOP SULIT
28 Wasiat Daud Kepada Salomo



Kedua, Salomo diperintahkan un-
tuk bermurah hati kepada anak-anak
Barzilai, orang Gilead (1Raj. 2:7). Ke-
tika Absalom memberontak, Daud
melarikan diri ke Gilead, di mana dia
berjumpa dengan Barzilai dan diper-
lakukan dengan sangat baik (1Raj.
19:31-40). Bagi Daud, yang dilakukan
Barzilai itu sungguh bagaikan setetes
embun di tengah musim kemarau
yang panjang. Di tengah-tengah badai
pemberontakan dan pengkhianatan,
Barzilai ~memberikan  kepadanya
pengabdian dan kesetiaan. Jasa yang
besar ini dikenang dan sangat dihar-
gai oleh sang raja. Karena Barzilai
sudah mati, Daud meminta agar Sa-
lomo memberikan ganjaran kepada
anak-anaknya. Anak-anak Barzilai
pantas diberi anugerah karena ayah
mereka telah menolong Daud. Mereka
hendaknya dimasukkan dalam golong-
an yang mendapat makanan dari meja
sang raja. Di satu sisi, ini mengingatkan
pada tindakan Barzilai, di mana ia
dahulu dengan setia menyediakan
makanan bagi Daud yang sedang
terlunta-lunta (2Sam. 19:32); di sisi
lain, makan “di meja” sang raja atau
makan sehidangan dengan sang raja
merupakan wujud perkenanan dari-
nya (bdk. 2Sam. 9:10; 2Raj. 25:29).
Konkretnya, Daud agaknya meminta
Salomo untuk membiayai keseluruhan
hidup mereka.

Ketiga, Salomo diperintahkan
untuk menyingkirkan Simei (1Raj. 2:8-
9). Ketika melarikan diri dari Absalom,
rombongan Daud berjumpa dengan
Simei bin Gera, seorang dari keluar-
ga Saul, raja Israel yang pertama

(2Sam. 16:5-14). Pada saat itu, Simei
mengutuki Daud dengan kutukan
yang kejam. Dicacimakinya Daud se-
bagai penumpah darah dan orang
dursila karena menggantikan Saul
sebagai raja. Sepanjang perjalanan
rombongan Daud di tempat itu, Simei
juga melempari mereka dengan batu.
Mengutuk raja adalah pelanggaran
berat (bdk. Kel. 22:28), tetapi Daud
membiarkansajaSimeibertindakdemi-
kian karena berpandangan bahwa itu
merupakan kehendak Tuhan. Situasi
berbalik setelah Absalom dikalahkan.
Ketika rombongan Daud kembali ke
Yerusalem, Simei menyongsong me-
reka dan secara khusus memohon
ampun kepada sang raja (2Sam. 19:15-
23). Daud berkenan mengampuninya
dan bersumpah, “Engkau tidak akan
mati.”*

Namun, menurut pandangan masya-
rakat Israel, sebagaimana berkat,
kutuk memiliki tuah yang sangat
besar. Begitu diucapkan, kutuk me-
miliki kuasa dan kekuatan untuk me-
wujudkan apa yang disampaikan oleh
orang yang mengatakannya. Tidak ada
yang bisa membatalkan kutuk selain
mengembalikannya kepada orang ter-
sebut. Dengan demikian, meskipun
Simei sudah memohon ampun dan
Daud juga sudah mengampuninya,
kutuk yang diucapkan orang ini tetap
berlaku dan berpotensi besar me-
ngancam eksistensi keturunan Daud
di masa yang akan datang. Daud tidak
bisa berbuat apa-apa karena terhalang
sumpah yang diucapkannya, tetapi
Salomo tidak terikat oleh sumpah itu.’
Karenanya, Salomo harus mencari

4 Simei menyongsong Daud disertai oleh “seribu orang dari daerah Benyamin” (2Sam. 19:17). Kehadiran ribuan orang Benyamin ini bisa
jadi memberi tekanan psikologis kepada Daud. la mengampuni Simel, tetapi pengampunan itu tidak tulus.

5 Daud berkata kepada Simei, “Engkau tidak akan mati” (2Sam. 19:23), tetapi dalam wasiat kepada Salomo, perkataannya berubah
menjadi: “Aku tidak akan membunuhmu dengan pedang” (1Raj. 2:8). Makna kedua kalimat itu sungguh berbeda. Yang pertama adalah
sumpah yang tidak memiliki celah: Daud dengan itu memberi jaminan bahwa bagaimanapun dirinya tidak akan membalas dendam dan

tidak akan mencelakakan Simei. Berbeda dengan itu, yang kedua adalah sumpah yang terbuka untuk dimanipulasi: Daud bersumpah
tidak akan membunuh Simei dengan tangannya sendiri, yang berarti tidak masalah jika ia melakukannya melalui tangan orang lai

PERIKOP-PERIKOP SULIT
Wasiat Daud Kepada Salomo




|
]
i
§

cara agar keluarga mereka terbebas
dari kutukan Simei. Orang itu harus
dibunuh. Seperti ketika berpesan
mengenai Yoab, Daud di sini tidak
mengungkapkan kehendaknya ter-
sebut secara eksplisit. la berkata,
“Sekarang janganlah bebaskan dia dari
hukuman, sebab engkau orang yang
bijaksana dan tahu apa yang harus
kaulakukan kepadanya. Engkau harus
membuat orang yang ubanan itu turun
ke dalam dunia orang mati dengan
berlumuran darah” (1Raj. 2:9).
Menarik untuk diperhatikan, Daud
mula-mula berkata kepada Salomo
bahwa Simei “masih ada padamu”
(1Raj. 2:8). Ini bisa berarti bahwa
orang itu tinggal di kota yang sama
dengan mereka, yakni di Yerusalem,
tetapi perkataan tersebut bisa juga

bermakna lain, yakni “menjadi pen-
dukungmu”. Nama Simei muncul di
antara orang-orang yang tidak men-
dukung Adonia, pesaing Salomo da-
lam memperebutkan takhta Israel
(1Raj. 1:8). Karena nama ayahnya
tidak disebut, kita memang tidak
bisa memastikan apakah Simei di sini
adalah sosok yang sama dengan Simei
bin Gera. Namun, jika benar demikian,
tentu ini merupakan hal yang sangat
berat bagi Salomo. Sang raja yang baru
harus menyingkirkan pendukungnya
sendiri atas kesalahan yang dahulu
dilakukannya terhadap raja yang lama.

Dalam perikop selanjutnya (1Raj.
2:13-46), pembaca akan mengetahui
bahwa wasiat Daud dilaksanakan
dengan sungguh-sungguh oleh Salomo,
terutama dalam hal Yoab dan Simei. Ini

PERIKOP-PERIKOP SULIT
10) Wasiat Daud Kepada Salomo



menjadi dua dari empat langkah taktis
yang diambil Salomo pada masa-masa
awal pemerintahannya sebagai raja
agar takhtanya bebas dari ancaman
para pengganggu. la membunuh Ado-
nia, saudara sekaligus saingannya, me-
mecat Imam Abyatar yang berpihak
pada saudaranya itu, membunuh
Yoab, dan terakhir membunuh Si-mei.
Memenuhi wasiat sang ayah agar Sa-
lomo melakukan itu dengan bijak-
sana (1Raj. 2:6, 9), pembunuhan atas
Yoab dan Simei dilakukan setelah
keduanya melakukan kesalahan, se-
hingga dapat dilihat sebagai hukuman
yang adil. Salomo juga tidak mengotori
tangannya dengan darah mereka ka-
rena yang melakukan eksekusi adalah
Benaya bin Yoyada, sang pang-lima
kerajaan.

Sebagai penutup obituarium, di-
sampaikan bahwa Salomo “duduk di
atas takhta Daud, ayahnya, dan kera-
jaannya sangat kokoh” (1Raj. 2:12).
Ungkapan ini menggemakan sumpah
Daud kepada Batsyeba (1Raj. 1:17)
dan perkataan Batsyeba sendiri (1Raj.
1:20) yang mewarnai persaingan
antara Salomo dan Adonia dalam mem-
perebutkan takhta ayah mereka. Yang
akhirnya duduk di atas singgasana
kerajaan adalah Salomo, dan di tangan
Salomo, kerajaan tegak berdiri dengan
sangat kokoh. Dalam konteks perikop
ini, hal itu terjadi karena wasiat
Daud dilaksanakan dengan sungguh-
sungguh oleh Salomo.

Penutup

Sebelum mengembuskan napas
terakhir, Daud berkesempatan me-
nyampaikan wasiat. Dalam Perjanjian
Lama, wasiat hanya disampaikan oleh
tokoh-tokoh besar, seperti Yakub,
Musa, dan Yosua. Daud dengan de-
mikian sama agungnya dengan para
pahlawan bangsa tersebut, lebih-lebih

karena bagian pertama wasiatnya
menggarisbawahi pentingnya keku-
asaan yang berakar pada hukum dan
kebenaran (1Raj. 2:2-4).

Namun, bagaimana dengan bagian
kedua wasiat Daud yang kontroversial
karena isinya memerintahkan Salo-
mo untuk menyingkirkan Yoab dan
Simei (1Raj. 2:5-6, 8-9)? Pada tempat
pertama perlu kita ingat bahwa Daud
bukan nabi, orang suci, atau orang
saleh lainnya yang selalu ber-tindak
benar, lemah lembut, dan penuh ka-
sih terhadap orang lain. Daud bu-
kanlah sosok seperti itu. Dia adalah
seorang prajurit yang tidak segan me-
numpahkan darah lawan-lawannya.
Dia adalah seorang politikus yang
dengan segala cara selalu berusaha
mewujudkan kepentingan-kepenting-
annya. Dia adalah juga seorang raja
yang berkepentingan agar kerajaannya
lestari di bawah kepemimpinan ketu-
runannya.

Secara negatif, perintah Daud agar
Salomo menyingkirkan Yoab dan Simei
dapatdilihatsebagai sebuah pembalas-
an dendam. Sang raja merasa bahwa
urusannya di dunia ini belum selesai,
padahal hidupnya sesaat lagi akan
berakhir. Karenanya, ia meminta
sang anak untuk menuntaskan hal
itu. Daud dendam terhadap Yoab dan
Simei, sebab tindakan kedua orang ini
dipandang telah mencoreng wibawa,
martabat, dan harga dirinya sebagai
raja atas seluruh Israel. Karena terikat
oleh sumpah dan keadaan-keadaan
tertentu, Daud tidak bisa bertindak
sendiri untuk menghukum mereka.
Melalui wasiat yang disampaikannya,
Daud dengan cerdik meminjam tangan
Salomo, sehingga orang-orang yang
membuatnya sakit hati akhirnya dihu-
kum mati.

PERIKOP-PERIKOP SULIT
Wasiat Daud Kepada Salomo 3|



Di lain pihak, kedua perintah pem-
bunuhan itu secara positif dapat
dilihat sebagai bentuk kepedulian
Daud akan masa depan kerajaannya.

Dalam jangka pendek, perintah
itu dimaksudkan untuk menjamin
stabilitas  pemerintahan  Salomo.

Panglima Yoab mendukung Adonia,
saingan Salomo, sementara Simei
berasal dari keluarga Saul, raja yang
digantikan Daud. Posisi kedua orang
itu sangat kuat, sehingga keberadaan
mereka sangat membahayakan Salo-
mo. Daud yang merasa khawatir lalu
memerintahkan agar Salomo bertin-
dak tegas terhadap keduanya. Da-lam
jangka panjang, yang menjadi ke-
pedulian Daud adalah kelangsungan
pemerintahan  keturunannya atas
selu-ruh Israel. Yoab telah menumpah-
kan darah secara tidak adil, semen-
tara Simei telah melontarkan kutuk
terhadap sang raja. Kedua hal itu
membebani keluarga Daud, sehingga
Daud memerintahkan Salomo agar
bertindak bijaksana terhadap mereka.
Allah telah berjanji bahwa keluarga
dan kerajaan Daud akan kokoh untuk
selama-lamanya (2Sam. 7:16). Janji
itu perlu diimbangi dengan usaha
manusia. Dalam rangka itulah Daud
menghendaki agar ancaman-ancaman
yang membahayakan Kkelestarian pe-
merintahan keluarganya harus dising-
kirkan.***

Daftar Pustaka

Bergant, Dianne, dan Robert ]. Karris
(ed.). “I-Il Samuel.” Dalam Tafsir
Alkitab Perjanjian Lama, 276-
309. Yogyakarta: Kanisius, 2002.

Brueggemann, Walter. First and
Second Samuel. Louisville: John
Knox Press, 1990.

Conroy, Charles. 1-2 Samuel, 1-2
Kings. Delaware: Michael
Glazier, 1983.

Fretheim, Terence E. First and Second
Kings. Kentucky: Westminster
John Knox Press, 1999.

Groenen, C. Pengantar ke Dalam
Perjanjian Lama. Yogyakarta:
Kanisius, 1992.

Hadianto, Jarot. Kisah-kisah Kematian
dalam Perjanjian Lama.
Yogyakarta: Kanisius - Lembaga
Biblika Indonesia, 2024.

Nelson, Richard. First and Second
Kings. Atlanta: John Knox Press,
1987.

Rice, Gene. Nations under God: A
Commentary on the Book of 1
Kings. Grand Rapids: WM. B.
Eerdmans, 1990.

Robinson, Gnana. Let Us Be Like
the Nations: 1 & 2 Samuel.
Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans
Publishing Company, 1993.

Walsh, Jerome T. 1 Kings. Berit Olam:
Studies in Hebrew Narrative
& Poetry. Collegeville: The
Litugical Press, 1996.

PERIKOP-PERIKOP SULIT

32

Wasiat Daud Kepada Salomo



APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

e v

= : "
el - - o e

PARA PENATUA
(PRESBITEROI) JEMAAT

Alfons Jehadut

Dalam rubrik apa kata kitab suci sebelumnya, kami
membahas kualifikasi menjadi diaken (diakonos)
berdasarkan perikop 1 Timotius 3:8-13. Dalam

rubrik yang sama, kali ini kami membahas sikap dan
perilaku terhadap para penatua (presbiteroi) dengan
berlandaskan perikop 1 Timotius 5:17-22. Pembahasan
diawali dengan menjelaskan arti istilah “para penatua”
lalu diteruskan dengan memperlihatkan keberadaannya
dalam sejumlah tulisan Perjanjian Baru, dan diakhiri
dengan memperlihatkan sikap dan perilaku terhadap
para penatua.

WACANA BIBLIKA/NO. 1/JANUARI-MARET 2026

ALGeminiGenerated.Image.



1. Istilah Para Penatua

[stilah “para penatua” diterjemah-
kan dari bahasa Yunani koine presbi-
teroi, yang artinya orang-orang yang
sudah tua. Namun, istilah ini digu-
nakan secara lebih teknis untuk
menggambarkan orang-orang yang

terpercaya dan terhormat serta
memegang sebuah jabatan dalam
gereja (Donovan 1993, 799-800).

Orang-orang yang disebut sebagai
para penatua merujuk tidak hanya
pada usia atau status, tetapi juga pa-
da peran sebagai pemimpin dalam
komunitas. Dengan demikian, istilah
para penatua tidak hanya mengacu
kepada orang-orang Kkristiani yang
usianya sudah tua, tetapi juga secara
teknis untuk beberapa anggota jemaat
yang dipercayakan untuk bertanggung
jawab bagi sekelompok jemaat di se-
buah kota.

Keberadaan para penatua dalam
kehidupan jemaat kristiani perdana
disebutkan secara luas dalam tulisan
Perjanjian Baru. Namun, tidak ada
informasi yang pasti mengenai asal-
usulnya. Kita hanya bisa berasumsi
bahwa jemaat perdana sangat mung-
kin mengambil alih istilah yang sudah
ada dalam tradisi Yahudi. Dalam Ke-
luaran 18:13-27, Yitro menasihati
Musa, menantunya, untuk memilih
orang-orang yang trampil, takut akan
Tuhan, terpercaya dan benci kepada
suap guna membantunya dalam meng-
adili perkara-perkara yang kecil di
antara umat Israel sehingga beban-
nya dan umat Israel menjadi lebih
ringan. Dalam Bilangan 11:16-30,
Musa memilih tujuh puluh orang tua-
tua Israel yang atasnya Roh Tuhan ber-
semayam untuk membantunya dalam
memikul tanggung jawab atas umat
[srael sehingga tidak memikul seorang
diri tanggung jawab atas bangsa Israel.
Pada zaman Yesus, Mahkamah Agama

Yahudi terdiri dari para imam, ahli-ahli
Taurat, dan tua-tua. Para tua-tua Israel
dengan satu orang ditetapkan sebagai
pemimpin, biasanya bertanggung ja-
wab atas jalannya setiap kegiatan di
sinagoga. Meski tua-tua Israel memiliki
fungsi administratif, doktrinal, dan yu-
ridis, namun mereka pada dasarnya
kaum awam yang berbeda dengan
para imam.

2. Para Penatua dalam Tulisan Per-
janjian Baru

Istilah “para penatua” (presbiteroi)
cukup sering muncul dalam Kisah
Para Rasul, tetapi tidak ada definisi
yang jelas mengenai peran dan kuali-
fikasinya. Istilah ini muncul perta-
ma kali Kketika jemaat Antiokhia
mengumpulkan sumbangan sesuai
dengan kemampuan mereka masing-
masing guna meringkankan kelaparan
yang dialami oleh jemaat di Yerusalem
dan di kota sekitarnya (Rm. 15:26;
Gal. 2:10). Bantuan dikirim melalui
Barnabas dan Saulus dan disalurkan
melalui para penatua di Yerusalem.
“Hal itu mereka lakukan juga dan
mereka mengirimkannya kepada
penatua-penatua dengan perantaraan
Barnabas dan Saulus” (Kis. 11:30).
Para penatua di sini merujuk kepada
sekelompok pemimpin gereja, yang
memainkan peran penting dalam
gereja perdana.

Istilah “para penatua” yang kedua
muncul ketika Paulus dan Barnabas
mengangkat mereka di setiap kota
setelah terbentuknya komunitas kris-
tiani. Di Listra, Ikonium, dan Antiokhia,
Paulus dan Barnabas menetapkan para
penatua gunamemimpin dan mengatur
jemaat. “Di tiap-tiap jemaat rasul-rasul
itu menetapkan penatua-penatua
bagi jemaat itu dan setelah berdoa
dan berpuasa, mereka menyerahkan
penatua-penatua itu kepada Tuhan

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

34

Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat



yang kepada-Nya mereka percaya”
(Kis. 14:23). Paulus dan Barnabas me-
nempatkan para penatua setempat
sebagai pemimpin jemaat atau pe-
nanggung jawab komunitas yang me-
reka dirikan, mengikuti pola gereja
induk di Yerusalem, yang dipimpin
oleh para rasul dan para penatua.
Dengan demikian, keberadaan para
penatua bukanlah ciri khas dan unik
komunitas Yerusalem, karena Paulus
dan Barnabas juga menetapkan para
penatua gunamemimpin dan mengatur
jemaat di setiap komunitas yang telah
mereka dirikan di Asia Kecil. Sebutan
para penatua di sini diberikan kepada
anggota-anggota komunitas yang lebih
matang dan memiliki kapasitas untuk
mengambil keputusan serta untuk
menjaga stabilitas jemaat (Kee 1990,
79).

[stilah “para penatua” yang ketiga
muncul ketika berbicara perlu atau
tidaknya sunat bagi jemaat bukan
Yahudi sebagai syarat menjadi umat
Allah yang baru. Paulus dan Barnabas
bersama delegasi lainnya pergi kepada
para pemimpin bunda Gereja, para
rasul dan para penatua, di Yerusalem
untuk membicarakan persoalan perlu
atau tidaknya sunat sebagai syarat
menjadi anggota umat Allah yang
baru. “Akhirnya ditetapkan, supaya
Paulus dan Barnabas serta beberapa
orang lain dari jemaat itu pergi kepada
rasul-rasul dan  penatua-penatua
di Yerusalem untuk membicarakan
persoalan itu” (15:2). Para penatua
bersama jemaat dan para rasul
menyambut delegasi jemaat Antiokhia
di Yerusalem -Setibanya di Yerusalem
mereka disambut oleh jemaat dan
oleh rasul-rasul dan penatua-penatua
(15:4). Para penatua sekaligus ikut ser-
ta mendiskusikan persoalan perlu atau
tidaknya sunat sebagai syarat menjadi
anggota umat Allah yang baru. “Lalu

bersidanglah rasul-rasul dan penatua-
penatua untuk membicara-kan per-
soalan itu” (15:6). Tiga kelompok
inilah - jemaat, para rasul, para pe-
natua - yang merumuskan posisi
resmi yang ditulis dalam surat yang
dikirim kepada jemaat bukan Yahudi
di Antiokhia, Siria, dan Kilikia. Para
rasul dan para penatua merupakan
kelompok yang berbeda walau sama-
sama menjalankan fungsi dan peran ke-
pemimpinan di dalam gereja perdana.
Hasil keputusan mereka inilah yang
disampaikan Kkepada jemaat-jemaat
di Asia Kecil agar diikuti atau ditaati
(16:4).

[stilah “para penatua” yang keempat
muncul ketika mereka diminta oleh
Paulus untuk mendengarkan khotbah
perpisahannya di Miletus. Paulus
merasa penting berbicara dengan pa-
ra penatua yang berperan sebagai
pemimpin gereja di Efesus untuk
terakhir kalinya (Kis. 20:25; bdk. UL
31:28) sehingga mereka diminta untuk
menjumpainya di Miletus, sebuah
pelabuhan penting yang terletak tiga
puluh lima mil di sebelah selatan
Efesus. “Dari Miletusia mengirim pesan
ke Efesus untuk meminta para penatua
jemaat datang ke Miletus” (20:17).
Di hadapan para penatua Efesus, dia
menyampaikan wejangan perpisahan
yang memuat nasihat dan peringatan
akan munculnya tantangan-tantangan
di masa depan. Wejangan perpisahan
ini memiliki banyak kesejajarannya
dengan wejangan perpisahan Yesus
kepada para rasul pada saat perjamuan
terakhir (Luk. 22:25-38) dan wejangan
Musa sebelum kematiannya. Sebelum
kematiannya, Musa memanggil para
tua-tua Israel untuk menyampaikan
pidato perpisahan dan peringatan se-
rius (Ul. 31:28).

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat

35



[stilah “para penatua” yang kelima
dan terakhir dalam Kisah Para Rasul
muncul ketika Paulus melaporkan
apa yang telah Allah lakukan di antara
bangsa-bangsa lain melalui dirinya
dan setelah kembali ke Yerusalem da-
ri perjalanan misinya. “Ketika kami
tiba di Yerusalem, semua saudara me-
nyambut kami dengan senang hati.
Keesokan harinya pergilah Paulus
bersama kami mengunjungi Yakobus.
Semua penatuatelah hadir di situ” (Kis.
21:17-18). Lukas menekankan bahwa
Paulus sedang bertemu dengan semua
penatua, seluruh dewan penatua yang
memimpin gereja di Yerusalem. Yako-
bus dan semua penatua (pantes hoi
presbiteroi) mendengarkan laporan
Paulus tentang apa yang telah Allah
lakukan melalui pelayanannya di
antara bangsa-bangsa lain. Penulis
Kisah Para Rasul tidak memberi pe-
tunjuk tentang siapa saja penatua-
penatua yang dimaksudkan, namun
Yakobus, saudara Tuhan, termasuk di
antara mereka dan berperan sebagai
pemimpin para penatua di Yerusalem.
Rasul Petrus secara implisit mengakui
otoritas Yakobus atas jemaat di
Yerusalem ketika ia sendiri pergi me-
wartakan Injil ke tempat-tempat lain
(Kis. 12:17).

Selain Kisah Para Rasul, istilah “para
penatua” muncul dalam Surat Yakobus,
1 Petrus, dan surat-surat Pastoral.
Dalam surat Yakobus, para penatua
disebutkan dalam konteks mendoakan
dan mengurapi orang-orang sakit da-
lam nama Tuhan Yesus. “Kalau ada
seorang di antara kamu yang sakit,
baiklah ia memanggil para penatua
jemaat, supaya mereka mendoakan
dia serta mengolesnya dengan minyak
dalam nama Tuhan” (Yak. 5:14). Meski
sebagian besar sebutan “Tuhan” dalam
Yakobus merujuk kepada Allah Bapa,
namun di sini tampaknya merujuk pada

pengurapan dalam nama Yesus sebab
jemaat kristiani perdana mengaitkan
kuasa penyembuhan dengan nama
Tuhan Yesus yang telah bangkit (Kis.
3:6, 16; 4:7, 10; 9:34; 19:13) (Perkins
1995, 136-137).

Yakobus memerintahkan jemaat
memanggil parapenatua gunamendoa-
kan dan mengolesi atau mengurapi
orang sakitdengan minyak dalam nama
Tuhan. Karena para penatua dipanggil
untuk menemui orang yang sakit, kita
dapat berasumsi bahwa penyakitnya
cukup serius hingga membatasi
mobilitas penderitanya. Perintah ini
juga menunjukkan bahwa pengurapan
dan doa mohon kesembuhan telah
menjadi pelayanan formal dalam
gereja perdana. Pengolesan atau
pengurapan dilakukan sebelum ber-
doa atau bisa juga dilakukan pada
waktu yang bersamaan. Praktek ini
mengikuti apa yang telah dilakukan
oleh para rasul ketika mereka diutus
oleh Yesus. “Mereka mengusir banyak
setan dan mengoles banyak orang sakit
dengan minyak dan menyembuhkan
mereka” (Mrk. 6:13). Kita bisa temu-
kan contohnya dalam kisah orang
Samaria baik hati yang membalut
luka-luka orang sakit yang dipukuli
dan dirampok setelah disiramnya
dengan minyak dan anggur (Luk.
10:34). Dengan mempertimbangkan
latar belakang pemakain minyak da-
lam dunia kuno, kita bisa menduga
bahwa Yakobus mendorong jemaat
memanggil para penatua agar mereka
datang ke tempat orang sakit yang
cukup parah dengan berbekalkan sum-
ber daya rohani dan jasmani, yakni
dengan berdoa dan memberikan obat-
obatan (Moo 200, 239).

Dalam Surat 1 Petrus, penulis meng-
identifikasi dirinya sebagai sesama
penatua dan saksi penderitaan Kristus
ketika memberi nasihat kepada para

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

36

Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat



penatua jemaat. Rasul Petrus atau
penulis surat menempatkan dirinya
pada tingkat yang sama dengan pa-
ra penatua yang disapanya. “Aku me-
nasihatkan para penatua di antara
kamu, aku sebagai teman penatua
dan saksi penderitaan Kristus,” (5:1).
[stilah “para penatua” di sini tidak
hanya merujuk pada usia, tetapi juga
pada peran yang dijalankan oleh para
pemimpin komunitas lokal (Hartin
2008, 795). Para penatua dinasihat-
kan agar mereka menggembalakan ka-
wanan domba Allah yang dipercaya-
kan kepada mereka secara sukarela
sesuai dengan kehendak Allah dan
dengan semangat pengabdian diri
untuk melayani jemaat serta tidak
mencari keuntungan diri (5:2). Peran
mereka mungkin mencakup penga-
wasan terhadap pengelolaan sumber
daya miliki gereja sehingga mereka
dinasihatkan untuk tidak mencari
keuntungan.

Para penatua juga dinasihatkan
agar mereka tidak boleh tampil se-
bagai orang berkuasa atas orang-orang
yang dipercayakan kepada mereka
sebab selalu ada bahaya bahwa
jabatan sebagai pemimpin diguna-kan
untuk mencari keuntungan materi dan
mendapatkan fasilitas. Kesakralan
tanggung jawab mereka memimpin
jemaat lokal didasarkan pada fakta
bahwa jemaat lokal dipandang sebagai
kawanan kecil Allah sehingga peran
mereka sebagai pemimpin harus
dijalankan sebagai suatu bentuk
pengabdian diri mereka. @ Mereka
tidak boleh menjalankan peran
mereka sebagai pemimpin seperti
yang dilakukan oleh para pemimpin
bukan Yahudi yang menindas rakyat
mereka (Mrk. 10:42). Melawan sikap
dan perilaku organ para pemimpin
bangsa-bangsa, Yesus menawarkan
teladan pelayanan tanpa pamrih yang

diperlihatkan sendiri-Nya. “Karena
Anak Manusia juga datang bukan untuk
dilayani, melainkan untuk melayani
dan untuk memberikan nyawa-Nya
menjadi tebusan bagi banyak orang”
(Mrk. 10:45). Melalui cara para pe-
natua menjalankan Kkepemimpinan,
mereka juga dapat bersaksi tentang
penderitaan Kristus yang menebus
dosa manusia.

Dalam Surat-surat Pastoral, istilah
“para penatua” muncul sebagai des-
kripsi bagi para pemimpin gereja lokal.
Paulus meminta Titus mengangkat
para penatua di setiap kota di pulau
Kreta guna mengorganisir dan men-
cegah ajaran para pengajar lain yang
menyesatkan  menyusup  ma-suk
ke tengah jemaat. “Aku telah me-
ninggalkan engkau di Kreta dengan
maksud ini, supaya engkau mengatur
apa yang masih perlu diatur dan
supaya engkau menetapkan penatua-
penatua di setiap kota, seperti yang
telah kupesankan kepadamu” (Tit.
1:5). Orang-orang yang memenuhi se-
jumlah kualifikasi ditetapkan sebagai
penatua-penatua di setiap kota yang
akan berperan sebagai pemimpin je-
maat.

Tidak begitu jelas perbedaan antara
para penatua yang dibahas dalam
1Tim. 5:17-22 dengan pengawas
yang dibahasnya dalam 1Tim. 3:1-
7. Sebab, sebagian besar kualifikasi
yang ditetapkan bagi para penatua
dalam Surat Titus (Tit. 1:5-9) sama
dengan pengawas jemaat dalam Surat
1 Timotius 3:1-7. Dalam konteks
inilah kita bisa katakan bahwa kata
“pengawas jemaat” (episkopos”) dan
penatua (presbiteros) bisa dipertukar-
kan antara yang satu dengan yang lain
atau digunakan secara bergantian. Para
penatua sangat mungkin menjalankan
tugas dan peran yang sama dengan
seorang yang di tempat lain disebut

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat

37



pengawas jemaat (Donovanl1993,
800). Seorang pengawas jemaat itu
sangat mungkin berasal dari para pe-
natua yang pandai mengajar karena
tidak semua penatua terlibat dalam
berkhotbah dan mengajar.

3. Sikap dan Tindakan terhadap
Para Penatua

Setelah menjelaskan istilah para
penatua dan keberadaan mereka da-
lam tulisan Perjanjian Baru, kita kini
berfokus pada sikap dan perilaku
terhadap para penatua jemaat me-
nurut 1 Tim. 5:17-22. Dalam perikop
ini Paulus atau penulis surat tidak
membahas kualifikasi bagi para pena-
tua jemaat, tetapi membicarakan sikap
dan tindakan jemaat terhadap para pe-
natua yang baik dan yang tidak baik.

Para Penatua yang baik (ay. 17-18)

Dikatakan bahwa “penatua-pe-
natua yang baik kepemimpinannya
patut dihormati dua kali lipat, teruta-
ma mereka yang dengan jerih payah
berkhotbah dan mengajar” (ay. 17)
Dari perkataan ini jelas bah-wa ti-
dak semua penatua berkhotbah dan
mengajar. Ada beberapa di an-tara
mereka yang berjerih payah ber-
khotbah dan mengajar. Bagi mereka
yang berfokus pada pengajaran dan
khotbah, Paulus memerintahkan Ti-
motius untuk menghormati mereka
sebanyak dua kali lipat.

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat



Kata “hormat” (Yun. timé) juga
dapat berarti “upah, tunjangan, gaji
atau bentuk imbalan lainnya. Kata
Yunani timé yang digunakan dalam
surat ini mengacu terutama pada
penghormatan dan penghargaan
daripada upah finansial atau materi
(1:17; 6:1, 16; bdk. 5:3). Namun, kita
bisa juga mengambil jalan tengah
dengan mengatakan bahwa para
penatua yang baik kepemimpinannya
patut mendapatkan penghormatan
dan dukungan finansial untuk hidup
(Willis 2007, 232) walau bukan dalam
bentuk gaji sebab mayoritas para
pewarta Injil bekerja secara mandiri
untuk memenuhi kebutuhan hidup
mereka dan karya pelayanan mereka
seperti yang diperlihatkan oleh Paulus
sendiri (Banks 1993, 135).

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

Para penatua yang berkhotbah
dan mengajar dengan baik layak men-
dapatkan“penghormatanduakalilipat”
(Yun. diplés timés). Penghormatan
ganda diberikan kepada mereka yang
telah menyediakan waktu dan tenaga
dalam mempersiapkan khotbah dan
pengajaran dengan baik. Keterangan
jumlah “dua kali lipat” itu bisa juga
berarti lebih banyak daripada penatua
lainnya sebagai pengakuan atas waktu
dan tugas yang mereka dedikasikan
guna mempersiapkan khotbah
dan pengajaran secara lebih baik
sehingga membatasi mereka dalam
upaya mendapatkan penghasilan
dengan cara lain (Simpson 2012,
96). Penghormatan ganda dapat juga
dikaitkan dengan penghormatan dan
pemberian tunjangan yang mungkin
bukan dalam bentuk gaji, melainkan

Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat 39

AlGemini Generated.image.



dalam bentuk barang atau bah-
kan tambahan porsi makanan atau
minuman pada waktu acara makan
bersama (Huizenga 2016, 67). Apapun
kemungkinannya, jemaat perdana
jelas menyadari pentingnya pelayanan
para penatua dalam berkhotbah dan
mengajar iman dengan baik sehingga
perlu didorong agar mereka melayani
lebih baik lagi dengan memberikan
dukungan tambahan - dua kali lipat -
karena mereka telah menghabiskan
waktu dan tenaganya untuk melayani
dengan baik (Pao 2024, 333).

Perintah memberikan penghormat-
an dan tunjangan untuk hidup ini
didasarkan oleh Paulus pada apa
yang dikatakan dalam Kitab Suci.
Kutipan Kitab Suci pertama yang
diangkatnya adalah “Janganlah eng-
kau memberangus mulut lembu
yang sedang mengirik” (5:18a). Dia
mengutip apa yang dikatakan oleh
Kitab Ulangan, “Janganlah engkau
memberangus mulut lembu yang
sedang mengirik” (Ul. 25:4). Di sini
lembu dijadikannya sebagai simbol
bagi para penatua yang menjalankan
tugas-tugas mereka dengan tekun dan
setia. Prinsip ini juga diterapkannya
bagi para pewarta Injil. “Sebab dalam
hukum Musa ada tertulis, ‘Janganlah
engkau memberangus mulut lembu
yang sedang mengirik!” Lembukah
yang Allah perhatikan?” (1Kor. 9:9-
10). Dengan demikian, para penatua
yang menjalankan tugas pelayanan ba-
gi pertumbuhan dan pengembangan
kehidupan rohani jemaat wajib didu-
kung oleh jemaat.

Kutipan Kitab Suci kedua yang
diangkat oleh Paulus adalah “seorang
pekerja patut mendapat upahnya” (ay.
18b). Tidak ada teks Perjanjian Lama
yang sama persis dengan kutipan
yang kedua, tetapi prinsip dasarnya
ditemukan dalam Kitab Ulangan.

“Janganlah engkau memeras buruh
upahan yang sengsara dan miskin,
baik ia saudaramu maupun pendatang
di negerimu, di kotamu. Pada hari itu
juga engkau harus membayar upah-
nya sebelum matahari terbenam, ka-
rena ia orang miskin dan hidupnya
tergantung pada upahanya itu. Jangan
sampai ia berseru kepada Tuhan
mengenai engkau dan hal itu menjadi
dosa bagimu” (Ul. 24:14-15). Namun,
kutipan kedua ini sesuai dengan apa
yang dikatakan oleh Yesus sendiri,
“seorang pekerja patut mendapat
upahnya” (Luk. 10:7; lihat juga Mat.
10:10). Kutipan Paulus ini dianggap
sebagai kutipan lisan atas apa yang
telah dikatakan Yesus karena pada
abad pertama atau bahkan pada abad
kedua belum ada kanon yang ber-sifat
otoritatif bagi tulisan-tulisan Per-
janjian Baru (Yarbrough 2018, 290).
Belum ada otoritas berwibawa yang
dapat memutuskan penggunaan suatu
edisi khusus Alkitab di tengah jemaat
pada akhir atau awal abad ke-2 Masehi.

Para Penatua yang Dituduh Melaku-
kan Kesalahan (ay. 19-22)

Paulus atau penulis surat di sini
berbicara tentang para penatua yang
dituduh melakukan kesalahan. Pem-
bicaraan ini menunjukkan bahwa
tidak semua penatua di Efesus layak
menerima kehormatan ganda sebab
beberapa di antara mereka dituduh
telah melakukan kesalahan. Bagi Pau-
lus atau penulis surat, tuduhan yang
dilontarkan itu tidak boleh diterima
begitu saja jika tidak didukung oleh
dua atau tiga orang saksi. “Janganlah
engkau menerima tuduhan atas se-
orang penatua kecuali kalau didukung
dua atau tiga orang saksi” (ay. 19).
Permintaan ini dilandaskannya pada
apa yang telah disampaikan dalam
Kitab Ulangan. “Satu orang saksi saja

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

40

Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat



tidak dapat menggugat seseorang
mengenai kesalahan apa pun atau dosa
apa pun yang mungkin dilakukannya.
Hanya atas keterangan dua atau tiga
orang saksi suatu perkara dianggap
sah” (UL 19:15). Prinsip ini dikutip
lagi sebanyak lima kali dalam tulisan
Perjanjian Baru (Mat. 18:18; Yoh.
8:17; 2Kor. 13:1; Ibr. 10:28). Melalui
perintah ini Timotius diminta untuk
menjaga dan melindungi para penatua
dari fitnahan dan tuduhan jahat tidak
berdasar yang tidak didukung oleh dua
atau tiga orang saksi.

Akan tetapi, jika tuduhan yang
disampaikan itu didukung oleh dua
orang saksi atau lebih, Timotius ha-
rus menegur para penatua karena
kesalahan dan pelanggaran yang
telah lakukan. Jika tetap menolak
untuk bertobat atau tetap bertahan
dalam dosa, mereka harus ditegur di
hadapan semua orang. “Mereka yang
berbuat dosa hendaklah kautegur di
depan semua orang agar yang lain itu
pun takut” (5:20). Mereka yang telah

terbukti melakukan kesalahan dan
tetap bertahan dalam dosa setelah
diperingatkan harus ditegur di depan
mata semua orang, yang menyiratkan
di depan jemaat yang berkumpul
atau di depan dewan penatua, agar
yang lain pun takut (Kelly 1978, 127).
Apapun kemungkinannya, Paulus atau
penulis surat di sini melihat dampak
positif dari efek jera yang ditimbulkan
dari teguran di depan mata semua
orang baik bagi para penatua maupun
bagi para penuduh yang terbukti
bersalah. Tegur di depan mata semua
orang ini tidak hanya dimaksudkan
untuk mengoreksi orang yang telah
berbuat dosa, tetapi juga untuk mem-
bangkitkan rasa takut dalam diri
anggota jemaat lainnya sehingga tidak
berbuat dosa yang sama (Huizenga
2016, 67). Teguran di depan mata
semua orang dapat mencegah orang
lain jatuh ke dalam dosa yang sama
dan memberikan penyembuhan roha-
ni bagi jemaat yang telah ditipu oleh
mereka (Zehr 2010, 117).

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat 4|

°
g
£
3
:
§.
2
E
5
g
2



Permintaan Paulus atau penulis
surat kepada Timotius yang berperan
sebagai pengawas jemaat (2Tim. 4:2;
Tit. 1:9, 13, 2:15) untuk menegur
orang-orang yang berbuat dosa di
depan umum didasarkannya pada apa
yang tertulis dalam Kitab Suci. Dia
mendasarkannya pada Hukum Musa
yang menetapkan pengadilan di depan
umum bagi seorang saksi yang terbukti
bersalah karena memberikan tuduhan
dan kesaksian palsu. “Apabila seorang
saksi jahat menggugat seseorang
untuk menuduh dia mengenai suatu
pelanggaran, maka kedua orang yang
berperkara itu harus berdiri di ha-
dapan TUHAN, di hadapan para imam
dan hakim yang ada waktu itu. Hakim-
hakim itu harus memeriksanya dengan
teliti. Apabila ternyata saksi itu seorang
saksi dusta yang telah memberi tu-
duhan palsu terhadap saudaranya,
maka kamu harus memperlakukan-
nya sebagaimana ia bermaksud mem-
perlakukan saudaranya. Demikianlah
harus kaulenyapkan yang jahat dari
tengah-tengahmu. Lalu orang lain
akan mendengar dan menjadi takut,
sehingga mereka tidak akan melakukan
lagi perbutatan jahat seperti itu di
tengah-tengahmu” (Ul. 19:16-20).

Setelah menguraikan prosedur yang
harus dilakukan ketika ada orang yang
menuduh para penatua, Paulus atau
penulis surat memerintahkan Timotius
untuk memperhatikan petunjuk yang
diberikannya dengan tanpa prasangka
dan tanpa memihak karena godaan
terbesar bagi orang yang berkuasa
adalah tindakannya dipengaruhi oleh
sikap pilih kasih karena persahabatan
atau motif-motif yang kurang layak.
“Perhatikanlah petunjuk ini tanpa
prasangka dan bertindaklah dalam
segala sesuatu tanpa memihak” (5:21).
Tanpa prasangka dan tanpa memihak
adalah istilah yang digunakan dalam

ruang sidang pengadilan untuk meng-
gambarkan prosedur yang benar
dalam memutuskan suatu persoalan
atau perkara. Memutuskan suatu
masalah tidak boleh berdasarkan
preferensi pribadi atau memihak.
Berprasangka dan berpihak adalah
suatu sikap hakim yang berulang kali
dikutuk dalam Alkitab.

Paulus atau penulis surat meng-
ingatkan Timotius bahwa dia menjalan-
kan perannya sebagai seorang pemim-
pin jemaat yang mengadili perkara
“di hadapan Allah, Kristus Yesus, dan
malaikat-malaikat pilihan-Nya” (5:21)
guna memastikan sikap dan perla-
kuannya adil bagi setiap penatua.
Frasa “di hadapan Allah” digunakan
beberapa kali dalam surat-suratnya
(Rm. 14:22; 1Kor. 1:29; 2Kor. 4:2; Gal.
1:20). Dalam surat kepada Timotius
dan Titus, ia menambahkan Yesus Kris-
tus sebanyak tiga kali, “Di hadapan
Allah dan Kristus Yesus” (1Tim. 5:21;
6:13; 2Tim. 4:1). Dia juga menambah-
kan “malaikat-malaikat pilihan-Nya”
yang akan berpartisipasi dalam peng-
adilan terakhir (Mat. 25:31; Mrk
8:38; Luk. 9:26; Why. 14:10). Dengan
menambahkan malaikat-malaikat
pilihan Allah, Paulus menyiratkan
bahwa seluruh penghuni surgawi
berdiri sebagai saksi atas pengadilan
dan penghakiman yang diambil oleh
Timotius sebagai pemimpin dan
pengawas jemaat terhadap penatua
yang dituduh berbuat salah dan dosa
sehingga dia tidak boleh memihak dan
membedakan antara kawan dan lawan
(Zehr 2010, 117-118).

Seorang penatua yang tidak terbukti
berbuat salah dan dosa tidak boleh
dihukum. Namun, jika terus-menerus
berbuat salah dan dosa, Timotius se-
bagai pemimpin dan pengawas jemaat
harus mengambil sikap dan tindakan
tegas dengan menegurnya secara

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

42

Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat



terbuka, memberhentikannya, dan
menggantikannya dengan yang baru.
Dalam konteks pemilih-an penatua
yang baru, Timotius diperintahkan
untuk tidak tergesa-gesa dalam me-
milih dan menetapkan seseorang me-
lalui penumpangan tangan. “Janganlah
engkau terburu-buru menumpangkan
tangan atas seseorang dan janganlah
terbawa-bawa ke dalam dosa orang
lain. Jagalah kemurnian dirimu” (5:22).

Ritual penumpangan tangan da-
lam pengangkatan penatua yang
baru (4:14) tidak boleh dilakukan
dengan tergesa-gesa agar tidak ikut
ambil bagian dalam dosa orang lain.
Perintah ini mirip dengan kualifikasi
bagi seseorang untuk ditetapkan se-
bagai pengawas jemaat (3:6) dan

diaken (3:10), yang harus memiliki
karakter yang teruji sebelum dilantik.
Jika karakter moral seorang calon
penatua tidak diperhatikan dalam pe-
milihannya, maka Timotius sebagai
pengawas jemaat ikut ambil bagian
dalam dosanya sebab dosa-dosa se-
seorang memerlukan waktu untuk
muncul dan terlihat di permukaan se-
perti juga karakternya yang baik hanya
dapat dilihat setelah beberapa waktu
(Zehr 2010, 118). Melalui perintah
untuk tidak melantik penatua baru se-
cara tergesa-gesa, Timotius diminta
untuk menerapkan prinsip kehati-
hatian yang maksimal dalam memilih
dan mengangkat seorang penatua je-
maat.

' Namun, ada penafsir yang melihat penumpangan tangan di sini dalam konteks ritual pendamaian bagi para penyesat dan orang berdosa.
Timotius diminta untuk menumpangkan tangan sebagai tanda perdamaian hanya kepada orang-orang yang sungguh-sungguh telah
bertobat dari dosa-dosa mereka. Jika penumpangan tangan sebagai tanda perdamaian dilakukan secara tergesa-gesa tanpa adanya
jaminan pertobatan yang sungguh-sungguh, maka Timotius mengambil bagian dalam dosa-dosanya. Keegan, “The Letter to Timothy”
dalam Daniel Durken (ed.), “7he New Collegeville Bible Commentary. New Testament, 694.

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat

43

i
|
H
H
s
]



Daftar Pustaka

Banks, R. “Church order and
Government” dalam Gerald F.
Hawthorne, Ralph P. Martin, and
Daniel G. Reid (eds.), Dictionary
of Paul and His Letters, Downers
Grove, Illinois: InterVarsity
Press, 1993.

Donovan, Daniel, “Presbyter, Priest”
dalam Joseph Komonchak
(eds), The New Dictionary
of Theology, Collegeville,
Minnesota: The Liturgical Press,
1993.

Hartin, Patrick J., “The First Letter
of James” dalam Daniel Durken
(ed.), “The New Collegeville
Bible Commentary: New
Testament, Collegeville:
Liturgical Press, 2008.

Huizenga, Annette Bourland. 7-2
Timothy, Titus. Collegeville:
Liturgical Press 2016.

Kee, Howard Clark Good News to the
ends of the earth: the Theology
of Acts, London: SCM Press,
1990.

Keegan, Terence |., “The Letter to
Timothy” dalam Daniel Durken
(ed.), “The New Collegeville
Bible Commentary: New
Testament, Collegeville:
Liturgical Press, 2008.

Moo, Douglas J., The Letter of James,
Grand Rapids: Eerdmans, 2000.

Pao, David W. 1-2 Timothy; Titus.
Leiden: Koninklijke Brill, 2024.

Perkins, Pheme, First and Second
Peter, James, and Jude,
Louisville: John Knox Press,
1995.

Simpson, Graham. The Pastoral
Epistles: 1-2 Timothy, Titus.
Minneapolis: Fortress Press
2012.

Willis, Timothy M., “Elder in the NT”
dalam Katharine Doob
Sakenfeld (eds.), The New
Interpreter’s Dictionary of the
Bible, D-H, Volume 2, Nashville:
Abingdon Press, 2007.

Yarbrough, Robert W. The Letters to
Timothy and Titus. Grand
Rapids: Eerdmans, 2018.

Zehr, Paul M. 1 & 2 Timothy;, Titus.
Scottdale, Pennsylvania: Herald
Press, 2010.

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

44

Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat



MILENIUM

Albertus Purnomo, OFM

Milenium (millennium) secara umum merujuk pa-
da periode atau masa 1000 tahun. Jika ditelusuri
secara etimologis, istilah ini sangat alkitabiah ka-
rena mengacu pada kosa kata dalam Kitab Wahyu,
yang merujuk pada pemerintahan Kristus dan para
pengikut-Nya selama seribu tahun di bumi (Why.
20:1-6). Istilah ini juga memainkan peran penting
dalam pemikiran tentang akhir zaman bagi banyak
orangKristen.Sejumlah bukudan film Kristen populer
berpusat pada gagasan tentang pemerintahan
Kristus yang akan datang di bumi, suatu peristiwa
yang sering disebut sebagai “milenium.” Namun,
gagasan ini mudah disalahartikan sebagai gagasan
kristiani tentang kehidupan setelah kematian di
surga. Sebabnya, kedua gagasan tersebut sama-sama
menggambarkan tentang bagaimana orang-orang
Kristen yang setia akan hidup bersama Kristus.

WACANA BIBLIKA/NO. 4/OKTOBER-DESEMBER 2025



*8BDWIPBIDISUSY BTV

‘Vg
Lo
& §

- (R {

e

4 o - ¥ /W y
et » ~ » y

Apa yang dimaksudkan dengan milenium menurut Alkitab? Gagasan Kristen
tentang “milenium,” sebuah kata yang berasal dari istilah Latin untuk “seribu,”
berasal dari bab-bab terakhir Kitab Wahyu. Di sini, penulis menggambarkan
periode seribu tahun ketika Kristus berkuasa di bumi bersama mereka yang
telah menjadi martir karena kesetiaan mereka. Ini merupakan gambaran
pembalikan nasib di masa yang akan datang karena keadilan Allah. Meskipun
istilah “milenium” pertama-tama dikaitkan dengan Wahyu, gagasan tentang
kebangkitan orang-orang beriman di masa depan dan periode di mana Allah
memberi ganjaran kepada umat-Nya di hadapan musuh-musuh mereka, memiliki
sejarah panjang dalam pemikiran para nabi dan apokaliptik Yahudi (bdk. Dan 12;
1 Henokh 93).

Dalam Kitab Wahyu, masa seribu tahun terjadi karena kemenangan Kristus
atas Iblis, yang diikat dan dipenjarakan di jurang maut, tempat yang sering
dikaitkan dengan Hades atau Neraka, selama seribu tahun (Why. 20:1-15).
Meskipun pemerintahan ini berlangsung lama, Kitab Wahyu hanya memberikan
gambaran singkat tentang periode ini sebagai masa di mana mereka yang

KHASANAH ALKITAB
46 Milenium



dipenggal kepalanya karena menolak menyembah binatang, duduk di atas
takhta dan memiliki wewenang untuk menghakimi bersama Kristus. Meskipun
berlangsung lama, pemerintahan ini bersifat sementara. Sebab, masa seribu
tahun berakhir ketika Iblis dibebaskan dan dibiarkan untuk terlibat dalam
perang terakhir melawan umat Allah, yang menandai dimulainya penghakiman
akhir (Why. 20:7-15). Kisah ini tidak berakhir di situ saja. Sebab, kitab Wahyu
juga menggambarkan Yerusalem baru yang akan datang, di mana umat Allah
akan hidup bersama Allah dan Kristus (Why. 21-22).

Bagaimana umat Kristen menafsirkan gambaran tentang seribu tahun dalam
Kitab Wahyu? Sekalipun penjelasan Kitab Wahyu tentang pemerintahan seribu
tahun terbilang singkat, gagasan tentang “milenium” ini telah memikat imajinasi
para penafsir Kitab Wahyu sejak awal dan terus memainkan peran penting dalam
pemikiran Kristiani tentang akhir zaman. Ireneus, seorang pemikir Kristiani dan
uskup abad ke-2 SM, menawarkan salah satu tafsiran awal dengan berpendapat
bahwa milenium akan menjadi kenyataan di bumi. la membayangkan bahwa
pada masa itu akan lahir kesejahteraan yang melimpah, tandan anggur akan
memanggil untuk dipetik sehingga menjadi anggur bagi orang-orang beriman
(Melawan Bidah, 5.33.3). Para penafsir kuno lainnya menentang antusiasme
Ireneus terhadap gambaran pemerintahan milenium yang duniawi. Secara
khusus, Agustinus mengejek kelompok kiliastik (chiliasts), sebutan yang berasal
dari istilah Yunani untuk “seribu,” yang percaya bahwa milenium akan menjadi
peristiwa duniawi dan bukan spiritual. Alih-alih pesta-pesta berlebihan yang
digambarkan oleh kelompok kiliastik, Agustinus berpendapat bahwa milenium
sudah ada di masa kini di antara umat beriman, termasuk yang hidup dan yang
mati, yang memerintah bersama Kristus (Kota Allah 20.7-9).

Meskipun pandangan Agustinus tentang milenium telah menjadi perspektif
dominan bagi gereja, pemikiran milenium tetap penting bagi banyak Kristen
dan menjadi obsesi bagi sebagian orang. Mengingat banyaknya perspektif yang
berbeda, para ahli Alkitab modern sering mengkategorikan pandangan seputar
milenium menjadi amilennial, premilennial, atau postmilennial.

Amilenialisme umumnya merujuk pada keyakinan, seperti yang dianut
Agustinus, bahwa pemerintahan seribu tahun bersifat metaforis atau alegoris.
Dalam perspektif ini, Kristus akan datang kembali tanpa adanya pemerintahan
seribu tahun dalam arti harfiah. Para pengikut-Nya yang setia mengalami
kemenangan rohani yang disimbolkan dalam Kitab Wahyu sebagai kemenangan
yang setara dengan pemerintahan seribu tahun.

Sementara itu, gagasan premilenialisme, yang menjadi pandangan dominan di
kalangan kebanyakan gereja Kristen evangelis dan karenanya sering digambarkan
dalam media modern, membayangkan secara harfiah kedatangan Kristus yang
kedua sebagai awal pemerintahan seribu tahun. Gagasan premilenial penuh
dengan perdebatan tentang berbagai skenario yang merujuk pada kedatangan
Kristus yang kedua. Pertanyaan dasar dalam perdebatan ini adalah apakah
milenium akan didahului oleh periode penderitaan yang ditandai dengan

KHASANAH ALKITAB
Milenium 47



perang, kelaparan, penyakit, dan ketidakstabilan. Demikian pula, kelompok
premileanisme ini juga saling bersilang pendapat tentang bagaimana kedatangan
kedua Kristus (Parousia) dan “pengangkatan” (rapture) orang-orang beriman
(yang dibawa ke surga), suatu peristiwa yang digambarkan dalam 1 Tesalonika
4:13-17. Namun, mayoritas kelompok ini percaya bahwa Kristus akan datang
kembali sebelum milenium. Orang-orang kudus yang setia akan memerintah
bersama-Nya di bumi selama seribu tahun setelah kedatangan-Nya yang kedua,
tetapi sebelum penghakiman akhir dan Kerajaan baru didirikan.

Kelompok premilenialis ini mengambil pendekatan futuris dalam menafsirkan
Kitab Wahyu. Mereka terkadang mencoba untuk mengaitkan pemahaman
mereka tentang kitab tersebut dengan dua peristiwa eskatologis lainnya, yaknio
“kesengsaraan” (tribulation) (periode tujuh tahun penderitaan dalam Why. 6-9
dan Dan. 9:27; Why. 11:2-3) dan “pengangkatan” (rapture) (pengangkatan ajaib
umat Allah yang setia dari bumi, bdk. Mat. 24:40-41; 1 Tes. 4:15-17; Why. 4:1).

Pemahaman di atas memunculkan sub-kategori premilianisme. Pertama,
pre-tribulationisme, yaitu pengangkatan yang akan terjadi sebelum dimulainya
masa kesengsaraan sehingga orang-orang tidak setia yang tertinggal akan
mendapat peringatan tentang apa yang akan datang. Kedua, mid-tribulationisme,
yaitu pengangkatan yang akan terjadi pada titik tengah masa kesengsaraan
sehingga orang-orang yang setia menganggap telah dimulainya malapetaka
yang mengerikan sebagai tanda bahwa pengangkatan sudah dekat. Ketiga, post-
tribulationisme, yaitu pengangkatan yang akan terjadi setelah masa kesengsaraan,
pada saat kedatangan Yesus yang kedua sehingga orang-orang yang setia harus
bersiap untuk menanggung penderitaan sebelum kedatangan Kristus.

Gagasan terakhir berkaitan dengan milenium adalah postmilennialisme.
Gagasan ini meyakini bahwa Kristus akan datang kembali setelah seribu tahun.
Di sini, para pengikut Kristus yang setia akan berhasil memberitakan Injil
ke seluruh dunia dan memerintah dunia dengan damai selama seribu tahun
sebelum kedatangan Kristus yang kedua. Pandangan ini mengasumsikan bahwa
kedatangan Kristus dan pemerintahan-Nya yang berlangsung seribu tahun
bergantung pada para pengikut Kristus yang menciptakan kerajaan damai dan
adil di bumi. Oleh karena itu, pandangan postmilenialisme sering disertai dengan
gerakan pembaruan dan reformasi.

Daftar Pustaka
Lynn R. Huber, Millennium, https://www.bibleodyssey.org/articles/millennium

Powell, Mark Allan. Introducing the New Testament: A Historical, Literary, and
Theological Survey. Second edition. Grand Rapids: Baker Academic, 2018.

KHASANAH ALKITAB
48 Milenium



