


Kelahiran dan Kehidupan 
Bayi Yesus

Vol. 26, No. 1, Januari-Maret 2026 ISSN 0216-9894
WACANABIBLIKAWACANABIBLIKA

Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil 
Matius 1:1-25 
Studi dan refleksi terhadap silsilah Yesus 
merupakan hal yang tidak bisa diabaikan untuk 
memahami secara utuh identias Yesus sebagai 
Mesias. Matius 1:1-17, mencatat daftar silsilah 
Yesus dari Abraham, Daud, hingga Yusuf. Dengan 
menelusuri garis keturunan-Nya dari Abraham 
hingga Daud, dan kemudian dari Daud sampai 
kepada-Nya, Matius menempatkan Yesus ke dalam 
narasi keselamatan bangsa Israel yang sudah 
dipetakan sejak awal guna menegaskan identitas-
Nya sebagai Mesias dari keturunan Daud. 

Kehidupan Bayi Yesus Dalam Matius 
2:1-23
Kisah bayi Yesus dalam Injil Matius bukan sekadar 
kenangan masa lampau, tetapi cermin cara Allah 
bekerja di dunia yang retak. Ia tidak datang melalui 
pintu istana atau suara gemuruh langit, melainkan 
melalui tangis seorang bayi dan langkah sederhana 
keluarga kecil yang terusir. Dari Betlehem yang 
miskin hingga pengungsian di Mesir, dari ratapan 
Rahel hingga sunyinya Nazaret, Injil menyingkap 
wajah Allah yang berbeda: bukan Allah yang jauh 
di takhta, melainkan Allah yang memeluk dunia 
dari dalam luka-lukanya. 

Vol. 26, No. 1, Januari-Maret 2026Vol. 26, No. 1, Januari-Maret 2026
WACANA BIBLIK AWACANA BIBLIK A

Silsilah dan Kelahiran Yesus Silsilah dan Kelahiran Yesus 
Dalam Injil Matius 1:1-25Dalam Injil Matius 1:1-25

Kelahiran dan Kehidupan Kelahiran dan Kehidupan 
Bayi YesusBayi Yesus

Persembahan Saat Kelahiran Anak Persembahan Saat Kelahiran Anak 
(Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)(Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)

Edisi Ini
02...............................InPrincipio
27.........Perikop-perikop Sulit
33...........Apa Kata Kitab Suci
45................Khasanah Alkitab

Picture: Ai_Gemini_Generated_Image.Cover:LBIDesign

PENERBIT 
Lembaga Biblika Indonesia 

PENANGGUNG JAWAB 
Albertus Purnomo, OFM 

PEMIMPIN REDAKSI 
Alfons Jehadut 
REDAKSI 

Jarot Hadianto, Y.M. Seto Marsunu 
ADMINISTRASI  

Agustinus Ika
DESAIN &  TATA LETAK 

MasGerard 
REDAKSI &  TATA USAHA 
Kompleks Gedung Gajah, Blok D-E, 
Jln. Dr. Saharjo No.111, Tebet, Jakarta 

Selatan, Telp. (021) 8318633, 8290247, 
Faks. (021) 83795929 
NO.  REKENING 

BCA KCP Tebet. A/C. 092-980-8080 
a/n. Yayasan Lembaga Biblika 

Indonesia

Persembahan Saat Kelahiran Anak 
(Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya 
Lamaholot)
Kelahiran anak dalam keluarga merupakan salah 
satu momen yang membahagiakan dalam berbagai 
tradisi agama dan budaya. Dalam Injil Matius 2:11, 
para Majus dari Timur memberikan persembahan 
emas, kemenyan, dan mur kepada bayi Yesus yang 
baru lahir dan memiliki makna yang mendalam 
bagi status-Nya. Dalam budaya Lamaholot-Flores 
Timur-Nusa Tenggara Timur, kelahiran seorang 
anak dipandang sebagai momen spesial dan 
berahmat sehingga ada pemberian persembahan 
yang menyertainya.  

11

18

03



Kelahiran dan Kehidupan 
Bayi Yesus

Injil Matius dibuka dengan silsilah yang menelusuri keturunan Yesus dari 
Abraham (1:1–17), diikuti dengan kisah kelahiran-Nya dari seorang pe-
rawan, dan peristiwa-peristiwa terkait seperti kunjungan para majus (1:18–
2:23). Melalui kisah kelahiran dan kehidupan bayi Yesus, penginjil Matius 
ingin memperlihatkan Yesus Kristus sebagai pemenuhan nubuat para nabi 
(1:22-23; 2:15; 17-18, 23). Sejak awal para pembaca diarahkannya untuk 
mengenal siapa Yesus sebelum mereka membaca kisah pelayanan publik-
Nya. 

Wacana Biblika edisi pertama tahun 2026 bertemakan, “Kelahiran dan Kehi-
dupan Bayi Yesus.” Tema ini dibahas dalam tiga artikel utama. Pertama, 
Silsilah dan Kelahiran Yesus dalam Injil Matius 1:1-25. Melalui Tema ini 
P. Paulus Halek Bere SSCC menegaskan bahwa studi dan refleksi terhadap 
silsilah Yesus (Mat. 1:1-17) merupakan hal yang tidak bisa diabaikan guna 
memahami identitas Yesus sebagai Mesias secara utuh. Penginjil Matius 
mencatat daftar silsilah dari Abraham, Daud, hingga Yusuf guna menegaskan 
identitas Yesus sebagai Mesias dari keturunan Daud. 

Kedua, Kehidupan Bayi Yesus dalam Matius 2:1–23. Melalui tema ini RD 
Henrikus Ngambut Oba mengatakan bahwa kisah bayi Yesus dalam Injil 
Matius bukan sekadar kenangan masa lampau, melainkan cermin cara 
Allah bekerja di dunia yang retak. Ia tidak datang melalui pintu istana atau 
suara gemuruh langit, melainkan melalui tangis seorang bayi dan langkah 
sederhana keluarga kecil yang terusir. Dari Betlehem yang miskin hingga 
pengungsian di Mesir, dari ratapan Rahel hingga sunyinya Nazaret, Injil 
menyingkap wajah Allah yang berbeda: bukan Allah yang jauh di takhta, 
melainkan Allah yang memeluk dunia dari dalam luka-lukanya. 

Ketiga, Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan 
budaya Lamaholot). Melalui tema ini RD Paulus Pati Lewar menegaskan 
bahwa para Majus dari Timur memberikan persembahan emas, kemenyan, 
dan mur kepada bayi Yesus yang baru lahir yang bermakna mendalam bagi 
status-Nya. Dalam budaya Lamaholot-Flores Timur-Nusa Tenggara Timur, 
kelahiran seorang anak dipandang sebagai momen spesial dan berahmat 
sehingga ada pemberian persembahan yang menyertainya.  

Selain tiga artikel utama, Wacana Biblika edisi ini juga menyajikan rubrik-
rubrik menarik lainnya, seperti perikop-perikop sulit, apa kata kitab suci, dan 
wawasan alkitab. Semoga aneka sajian ini dapat membantu Anda mengenal 
dan memahami kisah kelahiran dan kehidupan bayi Yesus dengan baik.

Selamat Membaca!

In Principio



SILSILAH DAN KELAHIRAN YESUS 
DALAM INJIL MATIUS 1:1-25

Paulus Halek Bere, SSCC

Pengantar 
Ketika membaca narasi masa kanak-kanak dalam Injil 
Matius, seseorang dapat menemukan karakter istimewa 
dari identitas diri Yesus sebagai Mesias. Kehidupan bayi 
Yesus itu selalu dalam bahaya, baik sebelum maupun 
sesudah kelahirannya. Ketika dia masih dalam rahim 
Maria, Yusuf berencana untuk menceraikan Maria, 
ibunya. Tidak lama setelah kelahirannya, orang Majus 
datang untuk mencari dan menyembahnya, tetapi 
Herodes, sang raja, mencari untuk membunuhnya. 
Dalam mimpi, malaikat menampakkan diri kepada 
Yusuf untuk mendorongnya mengambil Maria sebagai 
istrinya dan menyelamatkan kehidupan anak itu dengan 
melarikan diri ke Mesir. 

ARTIKEL UTAMA

WACANA BIBLIKA/NO. 1/JANUARI-MARET 2026

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



SILSILAH DAN KELAHIRAN YESUS 
DALAM INJIL MATIUS 1:1-25

Matius memulai Injilnya dengan 
17 ayat (1:1-17) tentang silsilah Yesus 
dan 8 ayat tentang kelahiran Yesus 
(1:18-25). Dia adalah anak Daud, anak 
Abraham (ayat 1). Pada ayat 16, Yu-
suf, suami Maria dihitung dari garis 
keturunan Yakub, tetapi Yesus yang 
disebut Mesias baru diperkenalkan 
sebagai satu-satunya yang lahir dari 
Maria. Pertanyaannya adalah “siapa 
ayah dari anak itu?” Dalam narasi se-
lanjutnya, Matius menjelaskan peran 
Yusuf sebagai ayah angkat Yesus. 

Bacaan tentang silsilah dan kela-
hiran Yesus mengingatkan saya akan 
pengalaman pertama tiba di tanah 
Karo, Sumatera Utara, untuk memulai 
misi perutusan sebagai seorang diakon 
SSCC pada tahun 2015 lalu. Sete-lah 
memperkenalkan diri, spontan bebe-
rapa umat langsung bertanya: apa 
marga diakon? Saya punya nama, tapi 
tidak bermarga, jawabku. Lalu, seorang 
sesepuh berkata “Diakon, bagi kami 
orang batak marga itu sangat penting. 
Sebab dari marga dapat dilacak dan 
dikenal silsilah asal-usul seseorang. 
Ungkapan itu memberi pesan bagi 
saya bahwa dengan mengenal dan me-
mahami silsilah, setiap pribadi dapat 
menjalin dan mempertahankan relasi 
baik antar marga, mapun dengan marga 
lain serta dapat menghormati dan 
mengikuti norma serta nilai budaya 
yang berlaku di tengah masyarakat. 

Silsilah adalah bagan yang meng-
gambarkan hubungan keluarga, sering-
kali disajikan dalam bentuk struktur 
pohon. Silsilah sering digunakan 
untuk melacak dan menggambarkan 
sejarah keluarga dan keturunan se-
seorang. Dalam silsilah tercatat daf-
tar garis keturunan dan hubungan 
keluarga antara individu-individu da-
lam suatu keluarga atau kerabat. Ini 
menunjukkan asal-usul keluarga dan 
hubungan antar anggotanya, dengan 

generasi yang lebih tua di atas dan 
yang lebih muda di bawah. Silsilah juga 
dikenal sebagai bagan genealogi yang 
dapat ditampilkan dalam berbagai 
format untuk melacak keturunan. Ini 
adalah representasi visual dari sejarah 
keluarga.

Konteks Silsilah Yesus
Studi dan refleksi terhadap silsilah 

Yesus merupakan hal yang tidak bisa 
diabaikan untuk memahami secara 
utuh bahwa “Yesus adalah Mesias”. Ma-
tius 1:1-17, mencatat daftar silsilah Ye-
sus dari Abraham, Daud, hingga Yusuf. 
Membaca dan merenungkan daftar 
nama-nama yang banyak dan tidak 
familier tersebut menjadi sesuatu 
yang seringkali membosankan. Kita 
sering tergoda untuk mengabaikan 
dan tak menaruh perhatian dalam 
menemukan makna di balik deretan 
nama-nama tersebut. Namun, jika 
direfleksikan secara mendalam, ma-
ka kita akan menemukan bahwa 
dalam tradisi kebudayaan Yahudi, 
silsilah merupakan hal yang sangat 
penting untuk memudahkan dalam 
mengetahui dari mana seseorang 
berasal. Peranan silsilah semakin 
penting dalam sejarah bangsa Israel 
ketika orang Yahudi kembali dari pem-
buangan. Dengan kembalinya dari 
pembuangan, Nehemia melakukan 
pencacahan kembali (Neh. 7:64). Ke-
biasaan untuk mendata dan mencatat 
silsilah keturunan bangsa Yahudi te-
rus dilakukan sampai kepada zaman 
Kristus. Matius menyebutnya “silsilah 
Yesus Kristus”. 

Berbicara identitas diri Yesus se-
bagai Mesias itu senada dengan kesa-
daran akan janji Allah pada masa la-lu 
kepada bangsa Israel sebagai umat 
pilihan-Nya. Perjanjian Lama telah 
banyak menubuatkan kedatangan se-
orang Mesias yang akan memerintah 

04 ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



bagi umat-Nya. Yesaya menubuatkan 
kedatangan keturunan Daud yang pe-
merintahannya bersifat kekal (9:5-6) 
dan universal (11:1-5, 10; 16:5). Hal 
serupa diserukan oleh Yeremia dalam 
nubuatnya tentang kedatangan seorang 
tunas Daud yang akan menjadi raja dan 
membawa bangsa Israel pulang dari 
pembuangan (23:5-8). Demikian pula 
Yehezkiel menubuatkan raja seperti 
Daud yang akan menggembalakan 
umat Allah (34:23-24; 37:22-25). 
Mikha bahkan menjelaskan bahwa pe-
merintahan keturunan Daud bersifat 
kekal dan universal (5:1-4). Seruan-
seruan kenabian tersebut senantiasa 
memberikan harapan bagi bangsa 
Israel untuk terus berjuang untuk 
bangun dan bangkit kembali dari si-
tuasi keterpurukan dan hukuman yang 
dialaminya.  

Dalam mengawali injilnya, Matius 
menyediakan materi yang cukup ka-
ya guna mengenal dan memahami 
asal-usul dan sifat Mesias yang se-
dang dinantikan oleh bangsa Israel. 
Matius memberikan fokus perhatian 
pada tema “pemenuhan” janji Allah 
dalam rencana keselamatan dunia, 
khususnya janji menyelamatkan dan 
membebaskan Israel dari perbudakan. 
Matius menggambarkan kedatangan 
Mesias sebagai puncak sejarah umat 
Tuhan dan mengarahkan perhatian 
pembaca pada beragam aspek wahyu 
Tuhan dalam Perjanjian Lama yang 
menemukan pemenuhannya dalam 
kedatangan dan kelahiran Yesus. Ma-
tius menunjukkan bagaimana Yesus 
dari Nazaret mengembangkan serta 
menguraikan rencana keselamatan 
Allah yang telah dimulai dalam nubuat 
tentang Mesias dalam Perjanjian La-
ma. Hal inilah yang menjadi sebuah 
kekhasan Matius dalam menuliskan 
injilnya dengan berulang kali meng-
gunakan rumusan kalimat: “Hal itu 

terjadi, supaya digenapi apa yang difir-
mankan Tuhan melalui nabi” (1:22; 
2:15, 23; 8:17; 21:4). 

Diagram Silsilah Yesus 
Silsilah Yesus menurut Matius 

(Mat.1:1-17) adalah suatu catatan dan 
rentetan nama yang menghubungkan 
antara Yesus dengan tradisi Yahudi 
dan janji keselamatan Allah. Matius 
menyajikan silsilah ini untuk menun-
jukkan bahwa Yesus adalah keturunan 
Daud yang memenuhi nubuat Perjan-
jian Lama. Sebutan atau julukan Yesus 
sebagai anak Daud dan tunas Isai 
menggarisbawahi garis keturunan-
Nya dari Daud dan Isai. Identitas Yesus 
sebagai Mesias yang dijanjikan, yang 
lahir dari garis keturunan yang sah 
dibuktikan dalam silsilah-Nya. Kisah 
silsilah disajikan oleh penginjil Matius 
sebagai sebuah bentuk penegasan 
akan identitas Yesus sebagai Mesias 
keturunan Daud. 

Dalam tradisi Yahudi, Mesias diha-
rapkan datang dari garis keturunan 
Raja Daud. Dengan menempatkan 
Yesus dalam garis keturunan Daud, 
Matius menunjukkan bahwa Yesus 
menggenapi dan memenuhi nubuat 
tentang Mesias. Kisah silsilah mem-
bantu pembaca Kitab Suci menemukan 
dan menyadari ke-tersinambungan an-
tara rencana keselamatan Allah dalam 
Perjanjian Lama dengan karya Allah 
dalam Perjanjian Baru. Matius menulis 
bahwa karya keselamatan Allah dalam 
sejarah Israel berlanjut secara konkret 
melalui Yesus. Matius membangun 
jembatan antara identitas bangsa Isra-
el dan penggenapan Injil melalui Yesus. 
Secara tegas, dia menekankan rencana 
Tuhan yang melintasi generasi dari 
Abraham hingga Yusuf. Berikut ini be-
berapa tokoh penting dalam silsilah 
Yesus menurut Matius beserta peran 
singkatnya:

05ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25



•	 Abraham: bapa semua orang 
beriman, seorang yang kepa-
danya Allah menjanjikan suatu 
bangsa yang besar dan mene-
rima janji Allah kepada bangsa 
Israel sebagai umat pilihan-Nya.

	
•	 Daud: raja Israel yang terkenal 

memimpin Israel dengan pe-
nuh kuasa dan wibawa. Dia 
disebut sebagai penentu ga-ris 
keturunan Mesias yang dinu-
buatkan oleh para nabi.

	
•	 Salomo: mendampingi garis 

keturunan Daud dalam silsilah 
kerajaan dan kebijaksanaan.

•	 Zerubabel: salah satu keturunan 
Daud yang mengembalikan 
bangsa Israel dari pembuangan 
dan menjadi simbol pemulihan 
relasi Israel dengan Allah.

•	 Yusuf anak Daud: ayah angkat 
Yesus, bukan ayah biologis-Nya 
dan identitas Yesus sebagai 
Anak Daud ditelusuri melalui 
Yusuf. 

•	 Yesus: gelar “anak Daud” dan 
“taruk Isai” menunjukkan iden-
titas-Nya sebagai Mesias yang 
dijanjikan dalam Perjanjian La-
ma.

Matius mengatur silsilah Yesus 
dalam tiga periode sejarah hidup 
bangsa Israel, dengan masing-masing 
periode terdiri dari 14 generasi, 
yaitu dari Abraham ke Daud, Daud 
ke pembuangan di Babel, dan pem-
buangan sampai pada kelahiran 
Yesus sebagai Mesias. Struktur ini 
membantu pembaca untuk melihat 
pemenuhan nubuat tentang Mesias 
melalui garis keturunan Daud. Matius 

ingin menunjukkan bahwa Yesus ada-
lah Mesias yang dijanjikan dalam 
nubuat Perjanjian Lama. Dengan me-
nelusuri garis keturunan-Nya dari 
Abraham hingga Daud, dan kemudian 
dari Daud sampai kepada-Nya, Matius 
menempatkan Yesus ke dalam narasi 
keselamatan yang sudah dipetakan 
sejak awal bangsa Israel. Berikut 
adalah gambaran identitas dan garis 
keturunan Mesias: 

a)	 Yesus Kristus, Anak Daud, Anak 
Abraham (ay. 1:1)

	 Matius mengawali injilnya 
dengan mempresentasikan 
gelar Mesias: Yesus, Kristus, 
Anak Daud, Anak Abraham. 
Matius menggunakan gelar  
yang tidak hanya menjelaskan 
latar belakang manusia, tetapi 
juga makna landasan status 
teologisnya. Nama Raja Daud 
memiliki peran penting dalam 
silsilah Yesus. Gelar anak Daud 
akan muncul beberapa kali 
dalam injil guna menekankan 
peran kemesiasan Yesus yang 
bersumber pada nubuat Samuel 
(2 Sam. 7:12-16). Sementara 
gelar anak Abraham menem-
patkan Yesus pada jalur kepe-
nuhan sejarah Israel sebagai 
umat pilihan Allah (Kej. 12:3; 
17:4-5). 

b)	 Garis keturunan dari Abraham 
(ay. 2-6a) 

	 Matius (1:2-3,17) menempat-
kan Yesus dalam garis keturun-
an Abraham melalui Ishak, 
Yakub, dan seterusnya, sehing-
ga Ia terikat dengan janji-janji 
Allah kepada Abraham ten-
tang keturunan dan berkat 

06 ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25



bagi bangsa-bangsa lain me-
lalui keturunan Israel. Hal ini 
menegaskan pemenuhan nu-
buat bahwa berkat yang besar 
akan datang dari keturunan 
Abraham.

c)	 Dari garis keturunan Daud (ay. 
6b-11) 

	 Matius membuat fokus khusus 
pada garis keturunan Daud. Ia 
menekankan bahwa Yesus ada-
lah “keturunan Daud” (Mat. 
1:1, 6, 16). Ini menautkan-Nya 
dengan janji Allah kepada Daud 
bahwa dari keturunannya suatu 
kerajaan dan tahta kekal akan 
muncul (2 Sam. 7). 

d)	 Pembuangan sampai pada kela-
hiran Kristus (ay. 12-16)

	 Dalam konteks Yudea pada za-
mannya, klaim keturunan Daud 
adalah kunci identitas Mesias.

e)	 Sturktur 14 Keturunan dalam 3 
periode (ay. 17) 

	 Struktur ini tidak hanya me-
nyusun sejarah, tetapi juga 
menegaskan konsisten dengan 
rangkaian nubuat khas Yahudi 
tentang garis keturunan Mesias. 
Angka 14 kemungkinan dipilih 
karena nilai gematria nama 
Daud dalam bahasa Ibrani 
(DWD = 4+6+4 = 14) dan untuk 
memudahkan memori pemba-
ca. 

Melalui penekanan pada tokoh-
tokoh yang menggenapi nubuat, sil-
silah Matius sering menunjukkan 
bagaimana nama-nama tokoh di 
dalamnya berperan sebagai peng-

genapan nubuat tertentu atau simbol 
ketidaksempurnaan manusia sehingga 
pada akhirnya menunjuk pada kesela-
matan yang sempurna dalam diri 
Yesus. Matius menekankan bahwa Yu-
suf adalah “ayah legally” dari Yesus, 
meskipun kelahiran-Nya secara ilahi 
terjadi melalui karya Roh Kudus. Hal ini 
untuk menjaga garis keturunan secara 
legal menurut hukum Yahudi pada masa 
itu sehingga identitas Mesias tetap 
sah secara garis keturunan. Dengan 
mengaitkan Yesus dengan Abraham 
dan Daud, Matius menekankan bahwa 
karya penyelamatan tidak hanya ber-
sifat pribadi, tetapi juga bagian dari 
rencana besar Allah untuk memulih-
kan hubungan manusia dengan-Nya 
dan memulihkan bangsa Israel melalui 
Mesias yang lahir dari garis keturunan 
yang sah.

Kelahiran Yesus 
Jika silsilah Yesus (Mat. 1:1-17) 

menunjukkan garis keturunan Yusuf 
dari Raja Daud, maka bagian narasi 
kelahiran Yesus Kristus (Mat 1:18-
25) menjelaskan peran Yusuf, anak 
Daud (ay. 20), sebagai ayah angkat 
Yesus. Matius juga menunjukkan 
bahwa kelahiran Yesus adalah oleh 
Roh (3:16), lahir dari Roh (1:18, 20). 
Dalam narasi singkat ini, Matius tidak 
hanya menyajikan kisah kelahiran dari 
perawan Maria tetapi juga menegaskan 
pandangan Kristen tentang Kitab Suci, 
Kristus, dan berbagai prinsip nilai-nilai 
iman bagi para murid serta komunitas 
jemaat perdana. 

Menurut Matius, kelahiran Yesus 
Kristus adalah peristiwa istimewa. Ma-
ria, yang bertunangan dengan Yusuf, 
mengandung dari Roh Kudus (ay. 18). 
Malaikat memberi tahu Yusuf bahwa 
Maria akan melahirkan seorang anak 
laki-laki bernama Yesus yang akan 
menyelamatkan umat manusia dari 

07ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25

A
i_G

e
m

ini_G
e
ne

ra
te

d
_Im

a
g

e
.



dosa. Kelahiran Yesus digambarkan bu-
kan sebagai kelahiran manusia biasa, 
melainkan sebuah peristiwa kelahiran 
ilahi. Matius menekankan bahwa ke-
lahiran Yesus adalah penggenapan 
nubuat dan rencana Allah yang ho-
listik dan universal, yaitu membawa 
keselamatan bagi semua ciptaan dan 
dunia: 

a.	 Kelahiran Yesus sebagai kepe-
nuhan atas Kitab Suci (ay. 22-
23)

	
	 Matius menekankan berbagai 

hal untuk komunitasnya, salah 
satu yang paling menonjol 
adalah otoritas Kitab Suci, yang 
Allah penuhi dengan atau tanpa 
kerja sama manusia. Yesus, 
sebagai anak Allah lahir dari 
seorang perawan, “supaya ge-
naplah yang difirmankan oleh 
Kitab Suci” (1:22). Itulah cara 
Allah mewahyukan diri-Nya ba-
gi manusia. 

b.	 Bercermin pada ketaatan Yusuf 
(ay. 19, 24-25)

	

	 Matius menampilkan kekhasan 
perilaku Yusuf yang dapat mem-
berikan sejumlah motivasi atau 
dorongan inspirasi hidup rohani 
bagi para pendengarnya. Narasi 
Matius secara keseluruhan di-
maksudkan sebagai sebuah me-
tode apologetik dan ajaran etis 
dengan menekankan kebajikan 
moral Yusuf dan Maria. Matius 
menampilkan Yusuf sebagai 
pribadi yang benar dan saleh.  
Matius menjadikan Yusuf, se-
orang pria dan Maria, seorang 
wanita muda yang saleh sebagai 
teladan untuk kehidupan komu-
nitas jemaat perdana. 

	 Peran Yusuf dalam kelahiran 
Yesus menurut Matius sangat 
penting meskipun dia bukanlah 
ayah biologis Yesus. Berikut be-
berapa poin kunci: 

a.	 Pelaksana rencana Allah
	
	 Yusuf digambarkan sebagai 

orang benar yang taat pada 
hukum Taurat. Ketika ia 
mengetahui bahwa Maria 

08 ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25

A
i_G

e
m

ini_G
e
ne

ra
te

d
_Im

a
g

e
.



mengandung sebelum me-
reka hidup sebagai suami-
istri, ia berencana untuk 
menceraikan Maria secara 
diam-diam (Mat. 1:19)

b.	 Jawaban taat kepada wahyu 
ilahi

	 Malaikat Tuhan menampak-
kan diri kepada Yusuf dalam 
mimpi dan menjelaskan 
bahwa buah yang ada dalam 
kandungan Maria adalah 
karya Roh Kudus. Yusuf di-
perintahkan untuk tidak 
takut mengambil Maria se-
bagai istrinya, karena anak 
itu akan menjadi penyelamat 
bagi umat manusia (Mat. 
1:20-21). 

c.	 Pelindung dan kepala ke-
luarga

	 Setelah malaikat Tuhan me-
nampakkan diri dan memberi 
perintah kepadanya, Yusuf 
menerima mandat ilahi dan 
melaksanakannya dengan 
taat. Ia mengambil Maria se-
bagai istrinya, menjaganya 
selama masa kehamilan, dan 
menepati perintah untuk 
membawa Maria serta ba-
yi Yesus ke Mesir untuk 
menghindari ancaman raja 
Herodes (Mat. 2:13-15), 
serta kembali ke Nazaret 
setelah ancaman meredam 
(Mat. 2:19-23). 

d.	 Penggenapan nubuat dan 
identitas-Nya

	 Peran Yusuf menegas-
kan tema Matius bahwa 

kelahiran Yesus adalah 
penggenapan nubuat dan 
rencana keselamatan Allah. 
Yusuf menjadi figur yang 
meneguhkan legitimitas 
kelahiran ilahi di mata ko-
munitas pada zamannya.

	 Menurut Matius, Yusuf 
adalah teladan ketaatan, 
perlindungan, dan kesiap-
an untuk menjalankan ke-
hendak Allah melalui peran 
praktisnya sebagai suami 
Maria dan ayah angkat 
Yesus, meskipun kelahiran-
Nya berasal dari karya Roh 
Kudus. Kesalehan hidup 
dan kebijaksanaan Yusuf 
dan Maria mem-berikan 
warna baru dalam tradisi 
Yahudi waktu itu. Yusuf 
dan Maria digambarkan 
sebagai pasangan suami-
istri menjadi teladan 
pengendalian diri secara 
seksual. Dengan menyebut 
Yusuf sebagai pribadi yang 
“benar,” Matius mengajak 
pendengarnya untuk belajar 
dari karakter Yusuf tentang 
kesetiaan, disiplin, dan 
mengutamakan kemuliaan 
Tuhan di atas kepentingan 
sendiri.

Penutup
Pembahasan tentang silsilah dan 

kelahiran Yesus (Mat 1:1-25) mengan-
tar kita untuk menemukan makna iden-
titas diri Yesus, sebagai anak Daud, anak 
Abraham.  Dalam Perjanjian Lama, kata 
Mesias selalu menunjuk kepada orang 
orang tertentu yang dipilih oleh Allah. 
Namun, dalam Perjanjian Baru, kata 
ini dikenal dengan “Christos.” Dalam 
Perjanjian Baru istilah “Christos” tidak 

09ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25



meluas seperti di Perjanjian Lama. 
Memang kepada orang-orang percaya 
juga disebut orang-orang yang diurapi 
Allah, namun pengurapan orang per-
caya adalah melalui darah Kristus yang 
diurapi secara tunggal oleh Allah. Kata 
“Mesias” dalam Alkitab, meneguhkan 
keyakinan bahwa Yesus layak disebut 
sebagai Raja dan Penyelamat. 

Yesus adalah Mesias yang diurapi. 
Ia adalah keturunan Abraham sebagai 
bapa segala bangsa kaum beriman 
dan keturunan Daud sebagai raja yang 
memerintah untuk selama- lamanya. 
Yesus adalah benar-benar keturunan 
para tokoh-tokoh yang disebutkan 
dalam Injil Matius 1:1-17. Orang-
orang tersebut jelas ada dalam sejarah 
Israel dan terlacak dalam Alkitab. Ye-
sus adalah keturunan dari Abraham 
sampai Daud, empat belas keturunan 
dari Daud sampai pembuangan ke 
Babel, dan empat belas keturunan 
dari pembuangan ke Babel sampai 
Kristus (Mat. 1:17). Dengan demikian, 
silsilah Yesus dalam Matius 1:1-17 
menyuguhkan bahwa Yesus ada-lah 
Mesias dan keberadaan-Nya mene-
guhkan keyakinan bahwa Dia berasal 
dari Allah melalui manusia. Hal ini 
tentunya meneguhkan iman untuk 
mengakui Yesus sebaga Raja yang layak 
dimuliakan. Yesus lahir dari Roh Kudus 
melalui Maria. Ia adalah Imanuel, yang 
berarti Allah beserta kita. 

Paulus Halek Bere, SSCC 
adalah ketua komisi Kitab Suci 

Keuskupan Agung Medan dan dosen 
Kitab Suci Sekolah Tinggi Pastoral 

Santo Bonaventura Keuskupan Agung 
Medan.

Daftar Pustaka 
BOXAL, I., Matthew Through the 

Century (Hoboken 2019).

CARTER, W., Matthew and Empire. 
Initial Explorations (Harrisburg 
1955).

DAVIES, W. D. – ALLISON, D. C., JR., A 
Critical and exegetical 
commentary on the Gospel 
according to Saint Matthew 
(ICC; London; New York 2004)

FRANCE, R.T., Matthew. Evangelist and 
Teacher (Australia 1989).

__________., The Gospel of Matthew 
(NICNT; Michigan 2007).

KEERANKERI, G., Matthew,s Witness 
to Jesus. Emanuel, the Magi and 
the Star (St Paul 2008).

KEENER, C. S., The Gospel of Matthew: 
A Socio-Rhetorical Commentary 
(Grand Rapids, MI; Cambridge, 
U.K. 2009)

RESSEGUIE, J. L., Narrative Criticism of 
the New Testament. An 
Introduction (Michigan 2005).

WAINWRIGTH, E. M., The Gospel 
According to Matthew. An 
Introduction and Study Guide 
Basileia of the Heavens is near 
at Hand (London 2017). 

10 ARTIKEL UTAMA
Silsilah dan Kelahiran Yesus Dalam Injil Matius 1:1-25



KEHIDUPAN BAYI YESUS
(Matius 2:1–23)

Henrikus Ngambut Oba, Pr

Pendahuluan
Injil Matius 2:1–23 terbagi atas dua bagian besar 
dengan lima adegan yang menyingkap teologi penginjil 
tentang kehidupan bayi Yesus. Bagian pertama (2:1–12) 
menyoroti orang Majus dari Timur yang dipimpin 
oleh bintang: dalam adegan pertama (2:1–6) mereka 
datang ke Yerusalem untuk mencari tempat kelahiran 
Mesias sesuai nubuat Mi 5:1 dan 2Sam 5:2, sedangkan 
adegan kedua (2:7–12) menampilkan perjalanan 
mereka ke Betlehem untuk menyembah Sang Bayi dan 
mempersembahkan emas, kemenyan, dan mur, simbol 
kerajaan, keilahian, dan penderitaan yang akan datang, 
sementara Herodes dan para ahli Taurat tetap pasif, 
menandakan pengetahuan mereka tanpa iman. 

ARTIKEL UTAMA

WACANA BIBLIKA/NO. 1/JANUARI-MARET 2026

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



Bagian kedua (2:13–23) mendes-
kripsikan rencana jahat Herodes dan 
intervensi ilahi yang menyelamatkan 
Anak itu: dalam adegan ketiga 
(2:13–15) Yusuf membawa Maria 
dan Yesus mengungsi ke Mesir atas 
perintah malaikat; adegan keempat 
(2:16–18) menuturkan pembantaian 
anak-anak di Betlehem; dan adegan 
kelima (2:19–23) menutup kisah 
dengan kembalinya keluarga kudus ke 
Nazaret. Gerak narasi dari Yerusalem 
ke Betlehem, lalu ke Mesir dan kembali 
ke Nazaret, memperlihatkan bahwa 
kisah ini bukan sekadar laporan kro-
nologis, melainkan narasi teologis 
yang menggambarkan pola respons 
manusia terhadap karya keselamatan 
Allah dan kehadiran Mesias di dunia.

1. Kunjungan Para Majus dari Timur 
(Mat 2:1–12)

Orang Majus dari Timur, yang me-
wakili orang-orang non-Yahudi, mene-
rima wahyu Tuhan tentang kelahiran 
Mesias melalui sebuah pertanda, yaitu 
bintang. Mereka datang ke Yerusalem 
dan mendapatkan pencerahan lebih 
lanjut tentang tempat kelahiran Mesias 
melalui Kitab Suci Yahudi. Mereka per-
gi ke Betlehem untuk memberikan 
peng-hormatan dengan hadiah, kemu-
dian kembali lewat jalan lain.

1.1 Pencari Kebenaran (2:1-6)
Matius menempatkan para Majus 

di Yerusalem sebelum mereka sampai 
ke Betlehem (Mat 2:1–6) bukan karena 
kekeliruan arah, melainkan untuk 
menyingkap makna teologis yang 
mendalam: Yerusalem, pusat religius 
Israel, menjadi lambang pengetahuan 
tanpa iman, sebab Herodes dan pa-
ra ahli Taurat mengetahui nubuat 
tentang Mesias (Mi 5:1) tetapi tidak 
menanggapinya. Sebaliknya, para 
Majus, bangsa-bangsa kafir yang 

dituntun oleh bintang mencari dan 
menemukan Kristus. Di Yerusalem, 
bintang (wahyu alamiah) dan Kitab 
Suci (wahyu ilahi) bertemu, bahwa 
Allah menuntun manusia kepada 
Kristus melalui ciptaan dan Sabda-
Nya. Pergerakan dari Yerusalem ke 
Betlehem merupakan peralihan dari 
harapan Mesias dalam Israel menuju 
penggenapannya bagi seluruh bangsa.

Secara historis, para Majus kemung-
kinan berasal dari Babel atau Persia, 
pusat ilmu perbintangan kuno. Istilah 
mágos (jamak: mágoi) memiliki arti 
beragam, dari imam Persia hingga 
penyihir, tetapi dalam konteks Matius 2 
maknanya menunjuk pada penjaga ke-
bijaksanaan religius dan filsafat Timur. 
Mereka bukan tukang sihir, melainkan 
pencari kebenaran yang mewakili 
bangsa-bangsa non-Israel yang haus 
akan Allah. Dalam diri mereka, akal 
budi dan iman bertemu dalam pribadi 
Kristus, Sang Terang dunia. Bagi para 
Majus, gerak benda langit dipahami 
sebagai peristiwa besar di bumi, namun 
Matius menafsirkan kembali kerangka 
itu: bintang bukan sekadar fenomena 
astronomi, melainkan tanda ilahi yang 
berbicara kepada hati manusia. Allah 
menuntun mereka melalui bahasa 
yang mereka pahami, sebagaimana 
Ia menampakkan malaikat kepada 
para gembala. Bintang itu menjadi 
lambang wahyu umum, cara Allah 
menyapa manusia di luar Israel dan 
dihubungkan dengan nubuat Bileam: 
“Bintang terbit dari Yakub” (Bil 24:17).

Perjalanan mereka dari Timur me-
nuju Betlehem melambangkan ziarah 
rohani seluruh umat manusia: dari 
pengetahuan menuju iman, dari tanda-
tanda ciptaan menuju perjumpaan 
dengan Sabda yang menjadi daging. 
Mereka mewakili agama-agama yang 
bergerak menuju Kristus dan sekaligus 
keterbukaan ilmu pengetahuan ke-

ARTIKEL UTAMA
Kehidupan Bayi Yesus12



pada kebenaran ilahi. Dengan cara 
tertentu, mereka adalah penerus 
Abraham yang menanggapi panggilan 
Allah sekaligus penerus Socrates yang 
mencari kebenaran melampaui batas 
agama konvensional. Ketika akhirnya 
mereka berlutut di hadapan Kanak-
kanak Yesus, bintang kehilangan 
fungsinya: bukan lagi langit yang me-
nuntun manusia, melainkan Allah 
sendiri yang menyingkap diri-Nya di 
bumi, kasih universal yang menuntun 
setiap pencari kebenaran menuju te-
rang keselamatan.

1.2 Kontras Penerimaan dan 
Penolakan (2:7-12)

Orang Majus diarahkan ke Betlehem 
di mana mereka akan menyembah Raja 
dan mempersembahkan hadiah. Da-
lam adegan ini, Matius menyinggung 
Mazmur 72:10–11 dan Yesaya 60:6 
yang menggambarkan bangsa-bangsa 
datang membawa emas dan kemenyan 
untuk menyembah Raja yang diurapi. 
Ketika berita tentang kelahiran “Raja 
orang Yahudi” sampai ke Yerusalem, 
kota itu justru digelisahkan. Herodes, 
yang takut kehilangan kekuasaan, 
memanggil para imam kepala dan 
ahli Taurat untuk menanyai mereka 
tentang tempat Mesias akan lahir. 
Ironisnya, mereka menjawab dengan 
benar yakni Betlehem, seperti nubuat 
Nabi Mikha namun tidak seorang pun 
bergerak untuk mencari-Nya.

Pengetahuan mereka berhenti pada 
tataran intelektual tanpa dorongan 
iman untuk menjumpai kebenaran 
yang mereka wartakan, sementara 
Herodes menutupi niat jahatnya di 
balik kesalehan palsu dengan berkata, 
“supaya aku pun datang menyembah 
Dia.” Di tengah terang wahyu, muncullah 
bayangan hati manusia: kekuasaan 
politik yang takut kehilangan kendali 
dan religiositas yang mati karena 

tanpa cinta. Dalam struktur naratif 
Matius, kontras ini mengungkapkan 
dua tanggapan terhadap kehadiran 
Kristus: penerimaan tulus yang datang 
dari kejauhan dan penolakan dingin 
dari kedekatan semu. “Semua imam 
kepala dan ahli Taurat” yang disebut 
Matius bukan sekadar detail historis, 
melainkan perluasan tanggung jawab 
moral seluruh pemimpin umat yang 
gagal membaca tanda zaman.

Sementara para Majus dituntun 
oleh bintang dan ketaatan batin, 
Herodes serta para imam memilih 
kegelapan yang mereka anggap aman. 
Kisah ini berpuncak pada tindakan 
para Majus yang mempersembahkan 
emas, kemenyan, dan mur: emas bagi 
Sang Raja, kemenyan bagi Allah yang 
disembah, dan mur bagi Manusia yang 
akan menderita. Persembahan itu 
menjadi simbol pengenalan akan se-
luruh misteri Kristus: Raja, Allah, dan 
Penebus serta jawaban kasih terhadap 
terang yang mereka temukan. Di 
hadapan Sang Anak, dunia terbagi 
dua: mereka yang mempertahankan 
kuasa dan mereka yang berlutut dalam 
penyembahan.

2. Rencana Jahat Herodes (2:13-23)
Seperti sudah disinggung sebelum-

nya, Herodes dan para ahli Taurat 
memiliki pengetahuan tentang nu-
buat Mesias, tetapi pengetahuan itu 
melahirkan ketakutan, kekerasan, dan 
rencana jahat; bukan iman. Sebaliknya, 
Yusuf yang sederhana menanggapi 
sabda Tuhan dengan ketaatan penuh 
melalui bimbingan mimpi. Dalam 
rencana ilahi, Mesias dibawa ke 
Mesir, tempat yang dahulu menjadi 
lambang perbudakan, namun kini 
menjadi tempat perlindungan, sebuah 
pengulangan sejarah keselamatan 
Israel. Ketika keluarga kudus kembali 
dan menetap di Nazaret, karya Allah 

ARTIKEL UTAMA
Kehidupan Bayi Yesus 13



mencapai tahap baru: keselamatan 
hadir bukan melalui pusat kekuasaan 
Yerusalem, melainkan melalui ke-
rendahan dan kesederhanaan, serta 
ketaatan di Galilea.

2.1 Pelarian ke Mesir (Mat 2:13–15)
Sesudah para Majus pergi, malai-

kat Tuhan menampakkan diri kepada 
Yusuf dalam mimpi dan memerin-
tahkannya segera membawa Maria 
serta Bayi Yesus ke Mesir, sebab He-
rodes bermaksud membunuh Anak 
itu. Tanpa bertanya, Yusuf taat dan 
berangkat pada malam hari menuju 
wilayah di luar kekuasaan Herodes. 
Ketaatan yang tenang namun efektif 
ini menjadikan Yusuf ikon iman yang 
hidup: imannya diam tetapi penuh 
penyerahan, menampilkan kepas-
rahan total terhadap kehendak 
Allah. Dalam tindakan sederhana ini, 
Matius menampilkan kontras antara 
kekuasaan duniawi Herodes dan 
ketaatan sejati seorang yang men-
dengarkan suara Tuhan.

Bagi Matius, pelarian ke Mesir 
bukan sekadar tindakan praktis, me-
lainkan penggenapan firman Allah: 
“Dari Mesir Kupanggil Anak-Ku” 
(Hos 11:1). Dengan kutipan ini, Yesus 
ditampilkan sebagai Israel sejati yang 
menghadirkan kembali dan menyem-
purnakan sejarah umat pilihan. Seperti 
bangsa Israel dahulu dibawa keluar 
dari Mesir dan di-lindungi Allah, kini 
Sang Anak Allah sendiri mengikuti 
pola yang sama. Maka, Yesus menjadi 
“Israel yang setia” yang menebus keti-
daksetiaan Israel lama. Malaikat yang 
berbicara dalam mimpi bertindak 
dengan otoritas ilahi sebagaimana 
dalam Perjanjian Lama, tanda bahwa 
Allah sendiri-lah yang memimpin 
perjalanan ini. Secara lahiriah Anak 
itu tampak sebagai korban sejarah, 
tetapi dalam terang iman Dialah yang 

sesungguh-nya mengarahkan seluruh 
sejarah keselamatan.

Pemilihan Mesir sarat makna: se-
cara historis, tempat itu aman dari 
jangkauan Herodes; secara teologis, 
Mesir menjadi simbol dunia asing yang 
justru menjadi tempat perlindungan 
bagi Putra Allah - suatu paradoks kese-
lamatan yang hanya mungkin karena 
rencana Allah. Pada tingkat rohani, 
kisah ini mencerminkan perjalanan 
iman setiap orang beriman yang 
dipanggil untuk taat kepada suara 
Allah di tengah kegelapan hidup. “Me-
sir” yang menjadi lambang tempat 
pengasingan menjadi tempat Allah 
melindungi dan menyiapkan umat-
Nya untuk kembali ke tanah janji. Motif 
exodus yang dihidupkan kembali dalam 
diri Yesus menunjuk pada pembebas-
an eskatologis: karya penyelamatan 
Kristus dari dosa merupakan exodus 
baru, penggenapan final dari karya 
Allah yang dimulai sejak pembebasan 
Israel dari Mesir (Yes 11:11; Hos 2:15; 
Mik 7:15). Dengan demikian, Matius 
menghadirkan Yesus sebagai Musa 
baru, tempat sejarah keselamatan 
mencapai puncaknya.

2.2. Pembunuhan Anak-anak di 
Betlehem (Mat 2:16–18)

Setelah keluarga Yesus diselamatkan 
berkat peringatan malaikat dan tin-
dakan Yusuf, fokus kisah kembali 
kepada Herodes, kini bukan dalam 
penyamaran (2:8), melainkan dalam 
kekejamannya yang nyata. Dengan 
demikian, tergenapilah peringatan 
ilahi: “Herodes sedang mencari anak 
itu untuk membunuhnya” (2:13). Tra-
gedi anak-anak Betlehem berkaitan 
erat dengan intrik sang raja terhadap 
“raja orang Yahudi.” Narasi ini dibu-
ka dan ditutup dengan kata tóte 
(“pada waktu itu,” 2:16–17), sebuah 
kesinambungan peristiwa sejak He-

ARTIKEL UTAMA
Kehidupan Bayi Yesus14



rodes mulai menyusun rencananya 
(2:7). Herodes yang merasa “di-
perdaya” oleh para Majus (2:12) ber-
ubah menjadi “sangat marah,” dan 
melampiaskan kebencian yang sudah 
lama dipendam. Ketakutan politis 
(etarachthē, 2:3) kini berkembang 
menjadi niat membinasakan (anaireō, 
2:16), sebagaimana telah diantisipasi 
oleh malaikat.

Herodes lalu memerintahkan pem-
bunuhan semua anak laki-laki berusia 
dua tahun ke bawah “menurut waktu 
yang telah ditentukan oleh orang Ma-
jus,” untuk memastikan tak seorang 
pun yang selamat. Anak-anak itu dise-
but “anak kecil” (país), sementara 
kutipan dari Yeremia menggunakan 
istilah “anak” (téknon). Intensitas kisah 
tampak dalam frasa “semua anak-anak 
di seluruh daerah sekitar Betlehem.” 
Peristiwa itu kemudian ditafsirkan 
oleh Matius melalui Yeremia 31:15, 
tentang Rahel yang “menangis atas 
anak-anaknya.” Tradisi menempatkan 
makam Rahel di dekat Betlehem, dan 
karena itu Matius menghubungkan 
ratapan Rahel dengan pembantaian 
anak-anak di Betlehem dan sekitarnya.

Ratapan Rahel semula menggam-
barkan penderitaan bangsa Israel saat 
pembuangan Asyur (722 SM) dan Babel 
(587 SM), ketika tawanan diangkut 
melalui Rama dekat Betlehem. Berda-
sarkan Kejadian 35:19 dan 48:7, ma-
kam Rahel memang berada di jalan 
menuju Efrata (Betlehem). Namun 
Matius menafsirkan nubuat Yeremia 
bukan secara geografis, melainkan 
teologis. Dalam Yeremia 31:20, 
Efraim disebut “anak yang dikasihi” 
(ben yaqir li Efrayim), sejajar dengan 
“anak” dalam Hosea 11:1, sehingga co-
cok untuk narasi masa kanak-kanak 
Yesus. Walaupun Yeremia 31:15 diikuti 
janji penghiburan (31:16–17), Matius 
tidak mengutipnya; ia menyoroti 

penderitaan sebagai bagian dari karya 
keselamatan yang berpuncak pada 
Kristus.

Sudah dapat diduga bahwa tragedi 
Betlehem menyingkap penderitaan 
umat Allah sepanjang sejarah pem-
buangan. Herodes tampil sebagai 
tiran baru, mengikuti jejak Firaun, 
Asyur, dan Babel. Namun di dalam 
Kristus, Sang Anak yang selamat, Allah 
sendiri bertindak untuk “mengunjungi 
dan menebus umat-Nya” (Luk 1:68). 
Pembunuhan anak-anak Betlehem 
bukan sekadar peristiwa historis, 
melainkan lambang kekuasaan du-nia 
yang takut kehilangan kendali. He-
rodes melambangkan manusia yang 
menolak Allah demi mempertahan-
kan takhtanya. Anak-anak Betlehem 
menjadi martires sine verbo (“para 
martir tanpa kata”), simbol kemurnian 
yang menanggung kebencian dunia 
terhadap Kristus. Gereja mengenang 
mereka dalam perayaan Innocentium 
setiap 28 Desember, tanda bahwa 
keselamatan Kristus lahir di tengah 
penderitaan manusia.

3. Kembali dari Mesir (Mat 2:19–23)
Perikop ini diawali dengan pembe-

ritahuan bahwa Herodes Agung te-
lah meninggal. Kematian penguasa 
lalim itu menjadi signal bahwa masa 
penindasan telah berakhir dan jalan 
bagi keluarga Yusuf untuk kembali ke 
tanah asal kini terbuka. Dalam mimpi, 
malaikat Tuhan menampakkan diri 
dan memerintahkan Yusuf untuk 
membawa Maria dan Yesus kembali 
ke “tanah Israel.” Cara pewahyuan ini 
sama seperti perintah sebelumnya 
ketika mereka harus mengungsi ke 
Mesir. Hal ini menegaskan bahwa 
seluruh perjalanan hidup keluarga 
kudus berjalan di bawah bimbingan 
ilahi. Seperti Musa yang baru kembali 
ke Mesir setelah kematian Firaun (Kel 

ARTIKEL UTAMA
Kehidupan Bayi Yesus 15



4:19–20), demikian pula Yusuf me-
nanggapi perintah Tuhan dengan taat, 
menampilkan dirinya sebagai sosok 
yang setia dan berhati-hati dalam me-
laksanakan kehendak Allah.

Namun kepulangan itu tidak 
berlangsung tanpa risiko. Yusuf 
mendengar bahwa Archelaus, putra 
Herodes, kini memerintah di Yudea, 
terkenal karena kekejamannya, meski 
hanya menjabat sebagai penguasa 
daerah (etnarkh) dan bukan raja pe-
nuh. Karena takut membahayakan 
keluarganya, Yusuf tidak kembali ke 
Betlehem, tetapi menyingkir ke wilayah 
Galilea, yang jauh dari pusat kekuasaan 
politik dan keagamaan Yerusalem. 
Sikap “takut” Yusuf dalam kisah ini 
bukan berarti kurang iman, melainkan 
menunjukkan kebijaksanaan seorang 
ayah yang melindungi hidup anaknya 
dari kekerasan. Ia memahami bahwa 
Allah menuntunnya untuk menetap 
di tempat yang aman, dan keputusan 
ini sekaligus mempersiapkan tahap 
berikut dari rencana keselamatan: 
Galilea akan menjadi tempat Yesus 
memulai karya-Nya.

Akhir kisah menunjukkan bahwa 
keluarga kudus akhirnya tinggal di 
Nazaret. Matius menafsirkan hal itu 
sebagai penggenapan nubuat pa-ra 
nabi. Walaupun tidak ada ayat Perjan-
jian Lama yang secara langsung 
menyebut “Ia akan disebut orang 
Nazaret,” Matius melihat maknanya 
lebih dalam. Julukan Nazoraios bukan 
hanya menunjukkan asal-usul geo-
grafis Yesus, melainkan juga menyi-
ratkan dua istilah Ibrani penting: nazir, 
yang berarti “yang dikuduskan dan 
dikhususkan,” (Yes 4:3; Hak 16:17) 
dan nēṣer, yang berarti “tunas” dari 
Isai, ayah Daud (Yes 11:1). Dengan 
demikian, nama Nazaret mengandung 
pesan bahwa Yesus adalah Mesias 
yang kudus dan keturunan Daud yang 

dijanjikan. Seluruh kisah pelarian 
dan kepulangan ini menggambarkan 
bahwa Yesus, “Anak” yang diurapi, men-
jalani kembali sejarah umat Israel, dari 
Mesir, pembuangan hingga pemulihan, 
seraya menunjukkan bahwa rencana 
penyelamatan Allah tetap berjalan 
meski dunia dikuasai oleh kekerasan 
dan penganiayaan.

Refleksi Pastoral: Allah yang Turun 
ke Tengah Penderitaan

Kisah bayi Yesus dalam Injil Matius 
bukan sekadar kenangan masa lam-
pau, tetapi cermin cara Allah bekerja 
di dunia yang retak. Ia tidak datang 
melalui pintu istana atau suara ge-
muruh langit, melainkan melalui 
tangis seorang bayi dan langkah se-
derhana keluarga kecil yang terusir. 
Dari Betlehem yang miskin hingga 
pengungsian di Mesir, dari ratapan 
Rahel hingga sunyinya Nazaret, Injil 
menyingkap wajah Allah yang berbeda: 
bukan Allah yang jauh di takhta, me-
lainkan Allah yang memeluk dunia 
dari dalam luka-lukanya. Di palungan 
yang dingin itu, kasih menjadi nyata, 
kasih yang rela menjadi kecil agar ma-
nusia tidak takut mendekat.

Paus Benediktus XVI menulis, 
“The child in Bethlehem is the new 
beginning in which God reshapes 
the history of the world.” Dalam diri 
Anak itu, sejarah manusia yang pe-
nuh air mata dijalin ulang dengan 
benang kasih dan pengharapan. Ia 
yang pernah menjadi pengungsi ki-
ni berjalan bersama mereka yang 
kehilangan rumah; Ia yang pernah 
menangis dalam gelapnya malam 
kini menampung air mata orang yang 
putus asa. Dalam setiap penderitaan, 
Kristus hadir diam-diam, bukan 
untuk menghapus rasa sakit seketika, 
melainkan untuk menyalakan terang 
di tengahnya - terang yang berbisik 

ARTIKEL UTAMA
Kehidupan Bayi Yesus16



lembut: “Engkau tidak sendiri.”
Bagi Gereja dan umat beriman, ki-

sah ini menjadi undangan untuk ikut 
menghadirkan cara Allah bekerja di 
dunia. Setiap kali kita menyentuh lu-
ka orang lain dengan belas kasih, di 
sanalah Betlehem baru lahir; setiap 
kali kita menampung tangis mereka 
yang terusir, Mesir menjadi tempat 
keselamatan; dan setiap kali kita me-
nyalakan harapan bagi yang nyaris 
menyerah, Nazaret yang sunyi menjadi 
rumah Allah. Harapan sejati tidak lahir 
dari tiadanya penderitaan, melainkan 
dari keberanian untuk percaya di 
tengahnya. Bayi Yesus tidak datang 
untuk menghapus malam, tetapi untuk 
menyalakan cahaya di dalam gelapnya 
malam itu agar setiap air mata menjadi 
doa dan setiap luka menjadi tempat 
kelahiran kasih.

Hendrikus Ngambut Oba, Pr
Staf Rumah Bina Seminari Tinggi 

Santo Petrus (STSP) dan Pengajar 
Kitab Suci Sekolah Tinggi Filsafat 

dan Teologi Santo Yohanes 
Pematangsiantar Sumatera-Utara

Daftar Pustaka 
Brown, Raymond E. The Birth of 

the Messiah: A Commentary on 
the Infancy Narratives in the 
Gospels of Matthew and Luke. 

New Updated Edition. New 
York: Doubleday, 1993.

Davies, W. D., and Dale C. Allison, 
Jr. Matthew 1–13. Vol. 33A 
of The International Critical 
Commentary on the Holy 
Scriptures of the Old and New 
Testaments. Grand Rapids, MI: 
Zondervan, 2000.

Grasso, Santi. Il Vangelo di Matteo: 
Commento esegetico e 
teologico. Roma: Città Nuova, 
2014.

Luz, Ulrich. Matthew 1–7: A 
Commentary. Hermeneia—A 
Critical and Historical 
Commentary on the Bible. 
Minneapolis, MN: Fortress 
Press, 2007.

Ratzinger, Joseph (Paus Benediktus 
XVI). Jesus of Nazareth: The 
Infancy Narratives. New York: 
Image Books, Crown Publishing 
Group, 2012.

Valentini, Alberto. Vangelo d’infanzia 
secondo Matteo: Riletture 
pasquali delle origini di Gesù. 
Bologna: Centro Editoriale 
Dehoniano (EDB), 2013.

ARTIKEL UTAMA
Kehidupan Bayi Yesus 17

A
i_G

e
m

ini_G
e
ne

ra
te

d
_Im

a
g

e
.

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



PERSEMBAHAN SAAT KELAHIRAN ANAK
(KAJIAN ATAS MATIUS 2:11 DAN BUDAYA LAMAHOLOT)

Paulus Pati Lewar

Pengantar  
Kelahiran anak dalam keluarga merupakan salah satu 
momen yang membahagiakan dalam berbagai tradisi 
agama dan budaya. Dalam Injil Matius 2:11, para Majus 
dari Timur memberikan persembahan kepada kanak 
Yesus yang baru lahir, yang terdiri dari emas, kemenyan, 
dan mur. Dalam budaya Lamaholot-Flores Timur-Nusa 
Tenggara Timur, kelahiran seorang anak dipandang 
sebagai momen spesial dan berahmat sehingga ada 
pemberian persembahan yang menyertainya.  Tulisan 
ini berupaya untuk mengkaji makna persembahan 
yang dilakukan saat kelahiran Yesus dalam Injil Matius, 
serta menganalisis relevansinya dengan pemberian 
persembahan saat kelahiran anak dalam budaya 
Lamaholot.

ARTIKEL UTAMA

WACANA BIBLIKA/NO. 1/JANUARI-MARET 2026

A
i_G

e
m

ini_G
e
ne

ra
te

d
_Im

a
g

e
.

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



1. Persembahan dalam Budaya 
Orang Yahudi-Israel 

1.1 Persembahan Masyarakat Israel 
Masyarakat Israel memiliki kebiasa-

an memberi persembahan. Hal ini 
memiliki peran yang sangat pen-ting 
sehingga diatur secara khusus da-
lam hukum Taurat. Kitab Imamat, mi-
salnya, menjelaskan berbagai jenis 
persembahan dalam hidup sehari-hari 
seperti persembahan korban bakaran. 
Persembahan ini berupa he-wan 
ternak yang tidak bercacat dan ketika 
dibakar baunya menyenangkan Tuhan 
(Im. 1). Orang Israel juga memberikan 
persembahan makanan berupa gan-
dum-tepung halus yang dicampur 
minyak dan kemenyan serta dibu-
buhi garam sebagai bagian dari per-
janjian antara Tuhan dan Israel. Ada 
pula persembahan perdamaian se-
bagaimana tercatat dalam Imamat 3. 
Bagian lemak dari hewan jantan atau 
betina dipersembahkan untuk Tuhan 
sementara yang lain dinikmati oleh 
iman dan umat. Persembahan ini tidak 
hanya berfungsi sebagai tindakan iba-
dah, tetapi juga mencerminkan hu-
bungan antara umat dengan Tuhan 
(Walton, 2009).

Bagi orang Israel, persembahan 
tidak hanya sekedar mengikat perj-
anjian antara mereka dan Tuhan, tetapi 
juga berfungsi sebagai pemulihan, 
rekonsiliasi, dan pengakuan atas 
dosa. Dalam Kitab Yesaya 1:11, Tu-
han menegaskan bahwa Ia tidak 
menginginkan persembahan yang 
tidak disertai dengan hati yang tu-
lus. Hal ini menunjukkan bahwa per-
sembahan menjadi bermakna ketika 
menyentuh sikap hati batin seseorang 
dan bukan sekadar tindakan lahiriah. 
Kisah persembahan Kain dan Habel  
sebagaimana tulis Kejadian 4:3-5 men-
jadi ilustrasi yang memadai akan sikap 
hati seseorang dalam memberi-kan 
persembahan dan bagaimana Tuhan 
menilai pemberian tersebut.

1.2 Identifikasi Persembahan dan 
Status Yesus dalam Matius 2:11 

Pemberian persembahan para Ma-
jus yang tercatat dalam Injil Matius 2:11 
merupakan salah satu momen penting 
dalam narasi kelahiran Yesus. Ketika 
mereka melihat Anak itu beserta ibu-
Nya, sujudlah mereka menyembah Dia. 
Para Majus, yang datang dari Timur, 
memberikan tiga jenis persembahan 
yakni emas, kemenyan, dan mur. Ketiga 

19ARTIKEL UTAMA
Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



jenis persembahan ini tidak dibawa 
secara kebetulan, tetapi dikaitkan de-
ngan status pribadi dan misi Yesus 
bagi dunia.

1. 2.1 Identifikasi Persembahan

A. Emas 
Emas merupakan barang material 

yang berharga. Dalam Perjanjian Lama, 
misalnya, emas digunakan untuk mem-
bangun Bait Suci, yang menjadi tempat 
orang Israel berkumpul untuk memuji 
dan memuliakan Allah yang diyakini 
berdiam di tempat tersebut (Kel. 25:10-
11). Saat mengunjungi Raja Salomo, 
Ratu Syeba mempersembahkan ke-
padanya seratus dua puluh talenta 
emas, rempah-rempah dan batu per-
mata (1Raj. 10:10). Saat menjumpai 
kanak-kanak Yesus di palungan, tiga 
orang Majus juga memberikan emas 
kepada bayi tersebut. Emas yang 
menjadi harta mulia dan berharga 
dipersembahkan kepada bayi Yesus 
yang mereka jumpai di palungan dina.   

B. Kemenyan 
Dalam Keluaran 30:34-38 tertulis 

firman Tuhan kepada Musa, ‘ambillah 
wewangian dari damar harum, kulit 
kerang dan getah rasamala bersama 
kemenyan yang tulen…, semua itu 
haruslah kaubuat menjadi dupa.’ Da-
lam sejarahnya, orang Israel memakai 
kemenyan sebagi bahan bakar da-
lam ibadah dan ritual keagamaan. 
Semua bahan ini akan berbau harum 
saat dibakar dalam ritus korban 
sajian (Im. 6:15). Kemenyan juga 
dibubuhkan di atas setiap roti sajian 
di Kemah Suci (Im. 24:7). Karena 
baunya yang harum semerbak, maka 
kemenyan menyenangkan panca indra 
penciuman melalui sensasi aroma 
yang dihasilkannya saat dibakar (Kid. 
3:6; 4:6,14). Dalam kunjungan tiga 

orang Majus ke Betlehem, mereka 
membawa kemenyan sebagai satu 
jenis persembahan harum-haruman 
kepada bayi Yesus yang baru lahir. 
Aroma kemenyan tentu saja menjadi 
bau yang harum semerbak di seputar 
palungan tempat Yesus berbaring.

C. Mur 
Dalam Keluaran 30:22-23, mur 

dilihat sebagai bahan dasar minyak 
urapan yang dikhususkan dan dipa-
kai sebagai olesan pada Kemah Suci. 
Karena menjadi harum-harum-an, 
maka dipakai juga oleh kaum perem-
puan sebagai wangi-wangian serupa 
kosmetik (Est. 2:11). Ia juga dipakai 
sebagai obat penawar rasa sakit dan 
dalam Yohanes 19:39, mur dipakai un-
tuk mengurapi tubuh Yesus sebelum 
Ia dikuburkan. Tiga orang Majus dari 
Timur membawa mur sebagai satu 
persembahan berharga untuk bayi 
Yesus.

1.2.2 Makna Pemberian 
Persembahan  

A. Emas: simbol Yesus sebagai Raja.
Dalam konteks kerajaan, memiliki 

emas sering dipandang sebagai simbol 
kekuasaan dan kemuliaan. Jika para 
raja dan penguasa memiliki banyak 
emas itu artinya mereka berada da-
lam kemakmuran dan kemuliaan. 
Raja Salomo yang dikenal dengan ke-
bijaksanaan dan kekayaannya juga 
memiliki banyak emas dalam istananya. 
Emas yang dipandang sebagai jaminan 
kemakmuran dan kekuasaannya 
(1Raj.10:14-29) dipandang sebagai 
buah dari kebijaksaan dan keadilannya.

Emas yang dipersembahkan ke-
pada bayi Yesus melambangkan peng-
akuan akan keilahian Yesus sebagai 
Raja dan Juruselamat umat manusia 
sehingga mereka jatuh tersungkur 

20 ARTIKEL UTAMA
Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



dan menyembah Dia (Mat. 2:11). Per-
sembahan emas merupakan bentuk 
penghormatan dan pengakuan atas 
keilahian dan keagungan Yesus 
(Oswalt, 2003). Emas bukan hanya 
sekadar hadiah, melainkan juga sim-
bol pengakuan akan otoritas dan ke-
kuasaan Yesus sebagai seorang Raja 
semesta alam, sebuah pengakuan akan 
status Yesus yang lebih tinggi dari 
sekadar manusia biasa (Bauckham, 
2017).

Yesus diakui sebagai seorang pe-
mimpin yang lebih tinggi dari pemim-
pin mana pun. Dia akan memenuhi 
harapan umat manusia akan keadilan, 
kedamaian, dan kebenaran yang pari-
purna. Dengan membawa emas, para 
Majus berharap bahwa Yesus sebagai 
Raja baru mendatangkan sukacita, 
damai sejahtera, dan keadilan bagi 
seluruh umat manusia (Brown, 2010). 

Dalam peristiwa penyaliban, di 
atas kepala Yesus, terpasang tulisan, 
Inilah Raja Orang Yahudi’. Tulisan yang 
berasal di Pilatus tersebut, walaupun 
bagi orang Yahudi memiliki nuansa 
penghinaan tetapi secara teologis, me-
nunjukkan sebuah pengakuan bahwa 
Yesus merupakan Raja semesta alam 
yang rela mengorbankan diri-Nya de-
mi memulihkan dan menebus dosa-
dosa umat manusia (Cohen, 2015). 
Pengakuan Yesus sebagai Raja oleh 
para Majus akhirnya menjadi alasan 
kenapa kubur Yesus harus dijaga 
seperti yang dituturkan Matius 27:62-
66.

B. Kemenyan: Simbol Yesus sebagai 
Imam Agung. 

Salah satu persembahan yang 
diberikan oleh para Majus kepada Ye-
sus adalah kemenyan. Dalam tradisi 
Yahudi, kemenyan sering di-pakai da-
lam ritus peribadatan dan dipahami 
sebagai simbol doa dan pengharapan. 

Aroma harum-haruman yang sering 
digunakan dalam berbagai ritual 
keagamaan melambangkan penghor-
matan dan pengabdian kepada yang 
ilahi (Walvoord, 1983). Dalam Kitab 
Wahyu 5:8, dikatakan bahwa doa 
orang-orang kudus diibaratkan sebagai 
kemenyan yang naik ke hadapan Allah. 
Dalam konteks budaya, kemenyan juga 
sering diasosiasikan dengan proses 
pembersihan atau penyucian tempat 
dari pengaruh negatif karena aroma 
harum-haruman dari pembakarannya 
diyakini dapat mengusir roh jahat dan 
menciptakan suasana yang sakral dan 
suci.

Dalam konteks kelahiran Yesus, 
kemenyan yang dipersembahkan ti-
ga orang Majus melambangkan ke-
ilahian Yesus, pengakuan akan sifat-
Nya sebagai Tuhan, dan teristimewa 
lagi sebagai Imam Agung (Walvoord, 
1983). Dengan membawa kemenyan, 
para majus mengakui bahwa Yesus 
sungguh seorang Imam Agung yang 
akan menjalankan peran-Nya sebagai 
pengantara antara Allah dan manusia. 
Peran Yesus sebagai Imam Agung 
sangat penting karena Dia tidak hanya 
mempersembahkan kurban, tetapi 
juga menjadi kurban itu sendiri. 
Yesus bukan saja menjadikan diri-
Nya sebagai imam melainkan juga 
rela mempersembahkan diri-Nya 
sebagai kurban bagi umat manusia. 
Kurban diri-Nya sebagai imam agung 
menyempurnakan harapan dan kerin-
duan umat manusia akan hidup kekal 
bersama yang ilahi.

Sebagai Imam Agung, Yesus ber-
peran sebagai pengantara Allah dan 
manusia. Dia adalah pengantara, peng-
ampun dosa, dan sumber pemurnian. 
Semua peran ini ber-kontribusi bagi 
terbangunnya relasi dan pemahaman 
yang lebih mendalam antara Allah 
dan manusia. Melalui Yesus, Imam 

ARTIKEL UTAMA
Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot) 21



Agung umat manusia dapat mengalami 
keselamatan. Dalam Ibrani 4:14-16, 
tercatat bahwa Yesus adalah Imam 
Agung yang memahami kelemahan 
manusia dan mampu memberikan 
pertolongan kepada manusia agar lu-
put dari noda dosa.    

C. Mur: Simbol Penderitaan dan 
Kematian Yesus. 

Setelah mengikuti bintang yang 
menuntun mereka, tiga orang Majus 
datang dan memberikan persembahan 
kepada bayi Yesus. Salah satu dari 
hadiah tersebut adalah mur. Dalam 
tradisi Yahudi, mur digunakan dalam 
proses pemakaman sebagai bahan 
pengharum yang dapat mengurangi 
aroma tubuh orang yang meninggal 
dan sebagai pengawet tubuh orang 
yang sudah meninggal (Johnson, 
2020).

Pemberian mur kepada Yesus 
oleh tiga orang majus tidak hanya 
sekadar hadiah, tetapi juga sebuah 
pernyataan teologis yang mendalam. 
Sudah sejak kecil, Yesus telah diakui 
sebagai sosok yang akan menderita 
dan berkorban sampai mati demi 
membawa keselamatan bagi umat 
manusia (Brown, 2010). Para Majus 
tidak hanya memberi penghormatan 
kepada bayi Yesus sebagai Raja, tetapi 
juga menyadari aspek kemanusiaan-
Nya yang mengalami penderitaan dan 
kematian seperti manusia (Smith, 
2019). Dengan memberi mur, para 
Majus telah memiliki pemahaman 
yang mendalam tentang misi Yesus di 
dunia sebagai juru selamat yang akan 
mengalami penderitaan dan kematian. 
Mur yang diberikan menjadi sarana 
pengingat bahwa ada jalan penderitaan 
dan kematian yang akan dilalui Yesus 
demi keselamatan umat manusia.

ARTIKEL UTAMA
Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)22

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



2. Kelahiran Anak dalam Budaya 
Lamaholot 

Budaya Lamaholot merupakan sa-
lah satu budaya yang kaya akan tradisi 
dan nilai-nilai lokal di Indonesia, 
khususnya di wilayah Flores, Nusa 
Tenggara Timur. Asal usul budaya La-
maholot dapat ditelusuri dari berbagai 
suku yang mendiami pulau-pulau di 
sekitarnya, dengan karakteristik yang 
unik dan beragam. Beragam ritual bu-
daya dan sistem kepercayaan selalu 
mengedepankan hubungan harmonis 
antara manusia dengan alam-roh 
nenek moyang.

Berkenaan dengan kelahiran anak, 
ada beragam tahapan ritus yang 
dilakukan untuk menciptakan ke-
nyamanan dan relasi yang harmonis 
antara keluarga dan anak yang 
dilahirkan. Tahapan pertama adalah 
persiapan sebelum kelahiran, tahap 
kedua adalah saat kelahiran anak, dan 
tahap ketiga adalah sesudah kelahiran 
anak. Dari semua tahapan yang ada, 
yang khas dan menjadi perhatian 
adalah ritual memohon keselamatan 
dan kesehatan bagi ibu dan bayi yang 
lahir. Ritual ini sering kali dijalan-
kan dengan doa dan pemberian 
persembahan kepada roh nenek mo-
yang dan dewa-dewa yang diyakini 
melindungi keluarga bersangkutan 
teristimewa anak yang baru lahir 
(Husni, 2021).

2.1. Persembahan Dalam Ritus 
Kelahiran 

Dalam ritus kelahiran anak di 
Lamaholot, jenis persembahan yang 
diberikan bervariasi tergantung pada 
keyakinan dan tradisi masing-masing 
keluarga. Umumnya, berupa makanan, 
minuman, dan barang-barang simbolis 
lainnya dipersembahkan kepada 
roh nenek moyang dan dewa-dewa 
yang diyakini mendiami wilayah dan 

lingkungan sekitar. Persembahan ini 
dimaksudkan untuk memohon perlin-
dungan dan berkat bagi bayi yang 
baru lahir serta keluarganya. Dengan 
memberikan persembahan yang layak, 
bayi yang baru lahir dan keluarga 
akan mendapatkan perlindungan dan 
bimbingan dari roh nenek moyang. 
Diyakini bahwa kehidupan manusia 
tidak terpisahkan dari dunia spiritual 
dan bahwa tindakan baik akan men-
datangkan kebaikan dalam hidup me-
reka (Lestari, 2023).

Di wilayah tertentu di Lamaholot, 
jenis persembahan yang diberikan 
saat kelahiran anak erat kaitannya 
dengan jenis kelamin sebab akan 
menjadi penentu status anak yang 
bersangkutan kelak. Masyarakat 
percaya dan berharap bahwa anak 
yang bersangkutan akan merealisasi-
kan arah hidupnya sesuai dengan 
persembahan yang diberikan saat 
kelahirannya. Itu artinya persembahan 
yang diberikan menjadi tanda dan 
lambang akan identitas atau jati diri 
dan karakter anak bersangkutan di 
hari-hari hidup selanjutnya (Santoso, 
2022).

2.2. Pemberian Busur Kepada Bayi 
Laki-Laki

Bayi laki-laki sering diberikan busur 
yang menjadi salah satu tradisi khas 
budaya Lamaholot. Busur menjadi 
simbol dunia laki-laki dan harapan 
bahwa kelak dia dapat menjadi pe-
lindung keluarga dan masyarakatnya. 
Busur selalu dipakai saat berburu dan 
seorang laki-laki berhak dan wajib 
menggunakannnya dalam momen per-
buruan tersebut. Dengan memakai 
busur, seorang laki-laki dipandang le-
bih kuat, memiliki kedewasaan, dan 
tanggung jawab lebih besar dalam 
mengarungi kehidupan.

ARTIKEL UTAMA
Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot) 23



Pemberian busur sejak dini me-
nandakan bahwa anak laki-laki ter-
sebut siap memasuki fase kehidupan 
yang lebih serius, termasuk belajar ke-
beranian dan keterampilan bertahan 
hidup. Ia akan pergi mencari nafkah 
dan menjadi tulang punggung keluarga 
(Husni, 2021). Makna pemberian busur 
kepada bayi laki-laki menandaskan 
pula bahwa ia akan menjadi sosok yang 
memiliki keberanian, ketangguhan, 
kerja keras, dan keuletan. Ketika kelak 
ia menjadi kepala atau pemimpin da-
lam keluarga dan masyarakat serta 
diharapkan dapat menjadi pemimpin 
yang baik, sosok pertama yang tampil 
di depan, berani bertarung, mampu 
mengambil keputusan yang bijak 
dan mensejahterakan semua orang 
(Santoso, 2022).

2.3. Pemberian Alat Tenun Kepada 
Bayi Perempuan

Dalam masyarakat Lamaholot, 
perempuan memiliki peran sentral 
dalam menjaga dan melestarikan 
budaya melalui keterampilan mene-
nun. Kecantikan dan keanggunan 
yang dimilikinya diharapkan menjadi 
sulaman dan tenunan hidup yang 
bermakna dalam menjaga integritas 
hidup keluarga dan masyarakat 
(Widiastuti, 2021). Alat tenun, se-
perti alat pemintal benang dan alat 
tenun lainnya, diberikan kepada bayi 
perempuan. Pemberian ini menjadi 
simbol keterampilan yang diha-rapkan 
dapat dimiliki oleh anak perempuan. 
Alat tenun dan alat pemintal me-
lambangkan daya dan kekuatan 
perempuan untuk berparti-sipasi 
secara sadar dan bertanggung jawab 
dalam urusan rumah tangga (Mustika, 
2021). Dengan memberikan alat tenun 
sejak bayi, orang tua dan keluarga 
sebenarnya menghendaki agar ketram-
pilan menenun sudah diketahui anak 

sejak dini. Saat tumbuh dewasa, anak 
tersebut akan memiliki ketrampilan 
menenun yang berkontribusi bagi ke-
hidupan sehari-hari. 

Pemberian alat tenun mempertegas 
ingatan orang Lamaholot bahwa 
anak perempuan akan selalu berada 
dalam lingkaran budaya tersebut 
sampai kapan pun. Ritual pemberian 
alat tenun seringkali diiringi dengan 
doa dan harapan dari orang tua 
dan keluarga agar anak perempuan 
itu dapat tumbuh menjadi sosok 
yang anggun, mandiri, dan berdaya. 
Pekerjaan menenun berkaitan dengan 
kelemahlembutan atau kehalusan budi 
seorang perempuan yang bisa menjadi 
landasan baginya untuk bersolider 
dengan yang lain dan lebih peka 
dengan sesama seperti rajutan kain 
tenunan yang dihasilkan dari olahan 
tangannya (Sari, 2022). 

3. Perbandingan dan Relevansinya 
bagi Kehidupan

3.1 Perbandingan
Persembahan kepada bayi Yesus 

dan bayi Lamaholot saat kelahiran 
tentu memiliki titik simpul yang bisa 
dianalisa. Poin penting yang ditaut-
kan di sini adalah perbedaan dan 
persamaan antara keduanya. Poin 
pembeda pertama adalah barang-
barang material. Matius 2:11 menarasi-
kan persembahan yang diberikan oleh 
para Majus adalah emas, kemenyan, 
dan mur. Jika ditilik secara material-
ekonomi, ketiga jenis persembahan 
yang diberikan tersebut adalah barang-
barang yang berkualitas, memiliki 
nilai tinggi dan harganya mahal. Da-
lam budaya Lamaholot, persembahan 
yang diberikan biasanya berupa ma-
kanan, minuman, hewan tertentu, 
dan peralatan rumah tangga seperti 
busur kepada bayi laki-laki dan alat 

ARTIKEL UTAMA
Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)24



tenun kepada bayi perempuan. Semua 
barang yang diberikan ini memiliki 
standar yang biasa serta berorientasi 
pada kebutuhan hidup harian seperti 
makanan dan minuman. Busur dan 
perlengkapan tenun dipandang kurang 
berkualitas karena mudah rusak, 
sederhana, dan tidak memiliki nilai 
ekonomi yang tinggi.

Poin pembeda lain yang perlu 
dicermati adalah partisipasi dan ke-
terlibatan orang. Matius 2:11 mengi-
sahkan bahwa hanya orang tua Yesus 
saja yang hadir – Anak itu bersama 
Maria ibu-Nya - walau Yufuf tidak dise-
butkan namanya. Situasi ini berubah 
saat ketika ada tiga sosok lain yang dise-
butkan sebagai orang Majus masuk ke 
rumah dan memberikan persembahan 
kepada Yesus. Dalam konteks budaya 
Lamaholot, momen kelahiran seorang 
anak terlebih saat memberikan per-
sembahan bersifat komunal karena 
melibatkan banyak orang. Jumlah 
orang yang hadir tidak hanya kedua 
orang tua bayi, namun kerabat dan 
sanak saudara lain dalam lingkungan 
masyarakat. Kelahiran seorang anak 
dianggap sebagai peristiwa yang tidak 
hanya milik keluarga, tetapi juga milik 
komunitas yang menandakan ikatan 
sosial dan komunitas yang kuat dalam 
masyarakat Lamaholot.

Dari beragam persembahan yang 
ada dapat ditarik titik simpul kesa-
maan yang menjiwainya walau lahir 
dalam konteks yang berbeda, yakni 
nilai spiritual dan sosial. Secara spi-
ritual, hal penting yang muncul adalah 
makna simbolisnya. Ketiga jenis per-
sembahan - emas, kemenyan, dan 
mur - memiliki makna simbolis yang 
erat kaitannya dengan identitas dan 
jati diri Yesus sebagai seorang Raja, 
Imam Agung dan Manusia yang akan 
mengalami penderitaan dan kematian 
di kayu salib (Bock, 1994).

Dalam konteks budaya Lamaholot, 
memberikan busur kepada bayi laki-
laki dan alat pemintal tenunan kepada 
bayi perempuan juga memiliki makna 
simbolis yang berkaitan erat dengan 
identitas diri dari si bayi saat beranjak 
dewasa. Busur akan dipakai oleh laki-
laki untuk menjadi petarung utama 
dalam hidup guna mencari nafkah bagi 
kehidupan keluarga dan masyarakat di 
sekitarnya. Alat pemintal benang dan 
tenunan akan dipakai oleh perempuan 
untuk menyulam kisah hidupnya de-
ngan kelemahlembutan, ketelitian dan 
keanggunan. 

Kesamaan lain yang muncul adalah 
penerimaan dan pengakuan atas 
kehadiran sang anak (Dewi, 2023). 
Persembahan yang diberikan dipan-
dang sebagai ungkapan pengakuan 
dan penerimaan atas kehadiran se-
orang anak walaupun konteks dan 
materinya berbeda. Kelahiran seorang 
anak menjadi kegembiraan bagi ke-
luarga dan komunitas di sekitarnya. 
Momen kelahiran tidak hanya dihadiri 
oleh kedua orang tua, tetapi juga me-
libatkan pihak lain. Ada orang Majus 
yang datang melihat dan memberi 
persembahan kepada Yesus dan ada 
anggota keluarga lain yang datang 
melihat seorang bayi Lamaholot yang 
baru lahir. Ini menandaskan bah-wa 
kehidupan baru bukan hanya mi-lik 
individu, melainkan juga milik ber-
sama komunitas di sekitarnya.

3.2 Relevansi Untuk Kehidupan
Membandingkan antara persem-

bahan kepada bayi Yesus dan bayi 
Lamaholot sudah seharusnya dipan-
dang sebagai bagian integral dari 
pengalaman manusia lintas tradisi dan 
budaya. Walau bentuk dan nilai per-
sembahan yang diberikan berbeda, 
namun makna dasarnya dapat di-
katakan sama, yakni ucapan syukur 

ARTIKEL UTAMA
Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot) 25



dan penerimaan atas kehidupan baru. 
Bukan soal emas, kemenyan, dan mur 
yang dibawa dan dipersembahkan 
oleh tiga orang Majus kepada Yesus 
dan bukan pula soal busur dan atau 
alat tenunan yang dipersembahan ba-
gi bayi-bayi Lamaholot, melainkan soal 
rasa syukur, pengakuan atau penerima-
an akan kehidupan baru, dan dukungan 
komunitas yang lebih luas atasnya. 
Inilah yang menjadi landasan sekaligus 
hikmat bagi kehidupan setiap insan. 

Paulus Pati Lewar
Dosen Kitab Suci IFTK Ledalero-

Maumere.

Daftar Pustaka 
Bauckham, Richard. (2017). Jesus 

and the Eyewitnesses: The 
Gospels as Eyewitness 
Testimony. Eerdmans.

Brown, R. E. (2010). The Birth of 
the Messiah: A Commentary on 
the Infancy Narratives in the 
Gospels of Matthew and Luke. 
Doubleday.

Bock, D. L. (1994). Jesus According to 
Scripture: Restoring the Portrait 
of the Savior. Baker Academic.

Cohen, J. (2015). The Messianic Idea 
in Judaism: And Other Essays 
on Jewish Spirituality. Schocken 
Books.

Dewi, M. (2023). “Kesamaan dan 
Perbedaan Tradisi Persembahan 
dalam Berbagai Budaya”. Jurnal 
Perbandingan Agama. 12(6), 
110-122.

Husni, M. (2021). “Ritual Kelahiran 
dalam Budaya Lamaholot.” 

Jurnal Kebudayaan 15(8), 120-
132

Johnson, T. (2020). “The Significance 
of Gifts in the Nativity Story.” 
Journal of Biblical Studies, 
45(2), 131-142.

Lestari, S. (2023). “Makna Sosial Ritus 
Kelahiran di Masyarakat 
Lamaholot”. Jurnal Ilmu Sosial. 
10(6), 111-123.

Mustika, R. (2021). Keterampilan 
Perempuan dalam Budaya 
Lamaholot. Flores: Penerbit 
NTT Press.

Santoso, S. K. (2022). “Persembahan 
dalam Ritus Kelahiran: Studi 
Kasus di Nusa Tenggara Timur.” 
Jurnal Antropologi 9(2), 101-
114.

Sari, L. (2022). “Peran Komunitas 
dalam Tradisi Kelahiran di 
Masyarakat Lamaholot.” Jurnal 
Komunitas, 6(2), 90-102.

Smith, J. (2019). Symbolism in 
Religious Practices: A Study of 
Faith and Culture. Grand Rapids: 
Zondervan.

Walton, J. H. (2009). The Lost World of 
the Israelite Conquest. Grand 
Rapids: Zondervan.

Walvoord, J. F. (1983). Jesus Christ Our 
Lord. Grand Rapids: Zondervan.

Widiastuti, R. (2021). “Persembahan 
dalam Tradisi Kelahiran: 
Perspektif Masyarakat 
Lamaholot.” Jurnal Penelitian 
Budaya. 8 (2), 110-122.

ARTIKEL UTAMA
Persembahan Saat Kelahiran Anak (Kajian atas Matius 2:11 dan Budaya Lamaholot)26



WASIAT DAUD KEPADA 
SALOMO1

Jarot Hadianto

Bagian sebelumnya 
Sebelum berpulang, Daud memberikan wasiat kepa-
da Salomo, anaknya, yang menggantikan dirinya 
menjadi raja Israel. Secara umum, wasiat ini dapat 
dibagi menjadi dua bagian, yakni pesan-pesan untuk 
melakukan kesalehan tertentu (ay. 2-4) dan pesan-
pesan untuk melakukan tindakan tertentu (ay. 5-9). 
Setelah melihat bagian pertama wasiat ini, sekarang 
kita akan mendalami bagian yang kedua.

WACANA BIBLIKA/NO. 1/JANUARI-MARET 2026

PERIKOP-PERIKOP SULIT

“Lakukanlah dengan setia kewajibanmu kepada TUHAN, Allahmu”
(1Raj. 2:3)

Bagian 2

1.  Jarot Hadianto, “Kematian Daud”, dalam Kisah-Kisah Kematian dalam Perjanjian Lama (Yogyakarta: Kanisius, 2024), 139-165. Artikel 
ini merupakan ringkasan dari tulisan tersebut.

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



Wasiat bagian kedua (1Raj. 2:5-9)
Memasuki bagian kedua (1Raj. 2:5-

9), nada wasiat Daud lain sama sekali. 
Pesan-pesan penuh hikmat agar Salomo 
membangun dirinya sendiri di sini 
berganti menjadi perintah-perintah 
tegas yang harus dilakukan Salomo ter-
hadap sejumlah pihak tertentu. Ada 
hal-hal yang belum diselesaikan Daud 
dalam hidupnya. Sebagaimana utang 
harus dibayar lunas, menjadi tugas 
Salomo sebagai raja yang baru untuk 
menuntaskan hal itu. Daud memberi 
instruksi agar Salomo melakukan 
tindakan khusus berkaitan dengan tiga 
pribadi, sebab ketiga orang ini telah 
berbuat sesuatu yang berdampak be-
sar bagi hidup dan kedudukan Daud 
sebagai raja Israel. Yang dua orang 
harus disingkirkan, yang seorang 
harus diberi penghargaan. Perintah 
untuk menyingkirkan mengapit pe-
rintah untuk memberi penghargaan, 
lagi pula lebih panjang dan lebih ter-
perinci. Akibatnya, wasiat bagian ke-
dua terkesan memiliki aura negatif ka-
rena didominasi oleh kekerasan.

Pertama, Salomo diperintahkan 
untuk menyingkirkan Yoab (1Raj. 2:5-
6). Sebagai panglima kerajaan, jasa 
Yoab sangat besar bagi bangsa dan 
negara, termasuk bagi Daud secara 
pribadi. Relasi di antara keduanya 
juga sangat dekat. Namun, Yoab telah 
bertindak kotor dengan membunuh 
Abner bin Ner (panglima Saul yang 
kemudian berpihak pada Daud, 
2Sam. 3:22-39) dan Amasa bin Yeter 
(panglima Absalom yang kemudian 
berpihak pada Daud, 2Sam. 20:4-10), 
padahal kedua orang itu tidak dalam 

posisi melawan Daud.2 Tindakan Yoab 
tersebut mencemarkan nama dan ke-
hormatan Daud. Orang-orang bisa 
saja beranggapan bahwa dalang dari 
tindakan itu adalah sang raja sendiri 
(2Sam. 16:7). Selain itu, sebagai 
pimpinan dari Yoab, bagaimanapun 
tindakan bawahannya tersebut men-
jadi tanggung jawab Daud.

Apa yang dilakukan Yoab memba-
hayakan kelangsungan dinasti Daud. 
Dalam pemikiran masyarakat Israel, 
darah yang ditumpahkan secara ti-
dak adil menuntut pembalasan (bdk. 
Kej. 4:10; Ayb. 16:18). Darah korban 
melekat pada diri sang pembunuh 
dan mengancamnya dengan kekuatan 
dahsyat yang tak terelakkan sampai 
keadilan ditegakkan, yakni ketika 
darah sang pembunuh juga ikut ditum-
pahkan (bdk. Kej. 9:6; Bil. 35:33; 2Sam. 
21:1-9). Mata ganti mata, gigi ganti 
gigi, darah ganti darah. Untuk meng-
hilangkan ancaman tersebut, raja 
pengganti Daud harus menjatuhkan 
hukuman yang setimpal kepada pihak 
yang bersalah. Darah Abner bin Ner 
dan Amasa bin Yeter harus dibayar 
dengan darah Yoab bin Zeruya sebagai 
pihak yang berinisiatif dan yang mela-
kukan pembunuhan terhadap mereka. 
Daud tidak mengatakan hal itu secara 
eksplisit. Dikemas dalam kalimat 
yang puitis, ia berkata kepada Salomo, 
“Bertindaklah bijaksana dan jangan 
biarkan orang yang ubanan itu turun 
dengan selamat ke dunia orang mati” 
(1Raj. 2:6).3 Bagaimanapun, yang dike-
hendaki Daud sangat jelas: Yoab harus 
dibunuh.

2. Secara politis, tindakan Yoab membunuh Abner dan Amasa cukup beralasan, yakni didasari oleh kecurigaan bahwa keberpihakan 
kedua orang itu kepada Daud hanya pura-pura belaka. Namun, alasan yang lebih menonjol dari tindakan sang panglima adalah 
karena dendam pribadi. Abner telah membunuh Asael, adiknya (2Sam. 2:18-23), sedangkan Amasa adalah orang ditunjuk Daud untuk 
menggantikan dirinya sebagai panglima kerajaan (2Sam. 19:13).

3. Dalam melaksanakan wasiat Daud untuk menyingkirkan Yoab dan Simei, Salomo harus bertindak dengan bijaksana. Dia harus 
melakukannya dengan cerdik dan hati-hati. Pembunuhan itu harus sah secara hukum, sebab ketaatan terhadap hukum Musa adalah 
syarat mutlak demi kelangsungan dinasti.

28 PERIKOP-PERIKOP SULIT
Wasiat Daud Kepada Salomo

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



Kedua, Salomo diperintahkan un-
tuk bermurah hati kepada anak-anak 
Barzilai, orang Gilead (1Raj. 2:7). Ke-
tika Absalom memberontak, Daud 
melarikan diri ke Gilead, di mana dia 
berjumpa dengan Barzilai dan diper-
lakukan dengan sangat baik (1Raj. 
19:31-40). Bagi Daud, yang dilakukan 
Barzilai itu sungguh bagaikan setetes 
embun di tengah musim kemarau 
yang panjang. Di tengah-tengah badai 
pemberontakan dan pengkhianatan, 
Barzilai memberikan kepadanya 
pengabdian dan kesetiaan. Jasa yang 
besar ini dikenang dan sangat dihar-
gai  oleh sang raja. Karena Barzilai 
sudah mati, Daud meminta agar Sa-
lomo memberikan ganjaran kepada 
anak-anaknya. Anak-anak Barzilai 
pantas diberi anugerah karena ayah 
mereka telah menolong Daud. Mereka 
hendaknya dimasukkan dalam golong-
an yang mendapat makanan dari meja 
sang raja. Di satu sisi, ini mengingatkan 
pada tindakan Barzilai, di mana ia 
dahulu dengan setia menyediakan 
makanan bagi Daud yang sedang 
terlunta-lunta (2Sam. 19:32); di sisi 
lain, makan “di meja” sang raja atau 
makan sehidangan dengan sang raja 
merupakan wujud perkenanan dari-
nya (bdk. 2Sam. 9:10; 2Raj. 25:29). 
Konkretnya, Daud agaknya meminta 
Salomo untuk membiayai keseluruhan 
hidup mereka.

Ketiga, Salomo diperintahkan 
untuk menyingkirkan Simei (1Raj. 2:8-
9). Ketika melarikan diri dari Absalom, 
rombongan Daud berjumpa dengan 
Simei bin Gera, seorang dari keluar-
ga Saul, raja Israel yang pertama 

(2Sam. 16:5-14). Pada saat itu, Simei 
mengutuki Daud dengan kutukan 
yang kejam. Dicacimakinya Daud se-
bagai penumpah darah dan orang 
dursila karena menggantikan Saul 
sebagai raja. Sepanjang perjalanan 
rombongan Daud di tempat itu, Simei 
juga melempari mereka dengan batu. 
Mengutuk raja adalah pelanggaran 
berat (bdk. Kel. 22:28), tetapi Daud 
membiarkan saja Simei bertindak demi-
kian karena berpandangan bahwa itu 
merupakan kehendak Tuhan. Situasi 
berbalik setelah Absalom dikalahkan. 
Ketika rombongan Daud kembali ke 
Yerusalem, Simei menyongsong me-
reka dan secara khusus memohon 
ampun kepada sang raja (2Sam. 19:15-
23). Daud berkenan mengampuninya 
dan bersumpah, “Engkau tidak akan 
mati.”4

Namun, menurut pandangan masya-
rakat Israel, sebagaimana berkat, 
kutuk memiliki tuah yang sangat 
besar. Begitu diucapkan, kutuk me-
miliki kuasa dan kekuatan untuk me-
wujudkan apa yang disampaikan oleh 
orang yang mengatakannya. Tidak ada 
yang bisa membatalkan kutuk selain 
mengembalikannya kepada orang ter-
sebut. Dengan demikian, meskipun 
Simei sudah memohon ampun dan 
Daud juga sudah mengampuninya, 
kutuk yang diucapkan orang ini tetap 
berlaku dan berpotensi besar me-
ngancam eksistensi keturunan Daud 
di masa yang akan datang. Daud tidak 
bisa berbuat apa-apa karena terhalang 
sumpah yang diucapkannya, tetapi 
Salomo tidak terikat oleh sumpah itu.5 
Karenanya, Salomo harus mencari 

4. Simei menyongsong Daud disertai oleh “seribu orang dari daerah Benyamin” (2Sam. 19:17). Kehadiran ribuan orang Benyamin ini bisa 
jadi memberi tekanan psikologis kepada Daud. Ia mengampuni Simei, tetapi pengampunan itu tidak tulus.

5. Daud berkata kepada Simei, “Engkau tidak akan mati” (2Sam. 19:23), tetapi dalam wasiat kepada Salomo, perkataannya berubah 
menjadi: “Aku tidak akan membunuhmu dengan pedang” (1Raj. 2:8). Makna kedua kalimat itu sungguh berbeda. Yang pertama adalah 
sumpah yang tidak memiliki celah: Daud dengan itu memberi jaminan bahwa bagaimanapun dirinya tidak akan membalas dendam dan 
tidak akan mencelakakan Simei. Berbeda dengan itu, yang kedua adalah sumpah yang terbuka untuk dimanipulasi: Daud bersumpah 
tidak akan membunuh Simei dengan tangannya sendiri, yang berarti tidak masalah jika ia melakukannya melalui tangan orang lain.

PERIKOP-PERIKOP SULIT
Wasiat Daud Kepada Salomo 29

A
i_G

e
m

ini_G
e
ne

ra
te

d
_Im

a
g

e
.



30

cara agar keluarga mereka terbebas 
dari kutukan Simei. Orang itu harus 
dibunuh. Seperti ketika berpesan 
mengenai Yoab, Daud di sini tidak 
mengungkapkan kehendaknya ter-
sebut secara eksplisit. Ia berkata, 
“Sekarang janganlah bebaskan dia dari 
hukuman, sebab engkau orang yang 
bijaksana dan tahu apa yang harus 
kaulakukan kepadanya. Engkau harus 
membuat orang yang ubanan itu turun 
ke dalam dunia orang mati dengan 
berlumuran darah” (1Raj. 2:9).

Menarik untuk diperhatikan, Daud 
mula-mula berkata kepada Salomo 
bahwa Simei “masih ada padamu” 
(1Raj. 2:8). Ini bisa berarti bahwa 
orang itu tinggal di kota yang sama 
dengan mereka, yakni di Yerusalem, 
tetapi perkataan tersebut bisa juga 

bermakna lain, yakni “menjadi pen-
dukungmu”. Nama Simei muncul di 
antara orang-orang yang tidak men-
dukung Adonia, pesaing Salomo da-
lam memperebutkan takhta Israel 
(1Raj. 1:8). Karena nama ayahnya 
tidak disebut, kita memang tidak 
bisa memastikan apakah Simei di sini 
adalah sosok yang sama dengan Simei 
bin Gera. Namun, jika benar demikian, 
tentu ini merupakan hal yang sangat 
berat bagi Salomo. Sang raja yang baru 
harus menyingkirkan pendukungnya 
sendiri atas kesalahan yang dahulu 
dilakukannya terhadap raja yang lama.

Dalam perikop selanjutnya (1Raj. 
2:13-46), pembaca akan mengetahui 
bahwa wasiat Daud dilaksanakan 
dengan sungguh-sungguh oleh Salomo, 
terutama dalam hal Yoab dan Simei. Ini 

PERIKOP-PERIKOP SULIT
Wasiat Daud Kepada Salomo

A
i_G

e
m

ini_G
e
ne

ra
te

d
_Im

a
g

e
.



menjadi dua dari empat langkah taktis 
yang diambil Salomo pada masa-masa 
awal pemerintahannya sebagai raja 
agar takhtanya bebas dari ancaman 
para pengganggu. Ia membunuh Ado-
nia, saudara sekaligus saingannya, me-
mecat Imam Abyatar yang berpihak 
pada saudaranya itu, membunuh 
Yoab, dan terakhir membunuh Si-mei. 
Memenuhi wasiat sang ayah agar Sa-
lomo melakukan itu dengan bijak-
sana (1Raj. 2:6, 9), pembunuhan atas 
Yoab dan Simei dilakukan setelah 
keduanya melakukan kesalahan, se-
hingga dapat dilihat sebagai hukuman 
yang adil. Salomo juga tidak mengotori 
tangannya dengan darah mereka ka-
rena yang melakukan eksekusi adalah 
Benaya bin Yoyada, sang pang-lima 
kerajaan. 

Sebagai penutup obituarium, di-
sampaikan bahwa Salomo “duduk di 
atas takhta Daud, ayahnya, dan kera-
jaannya sangat kokoh” (1Raj. 2:12). 
Ungkapan ini menggemakan sumpah 
Daud kepada Batsyeba (1Raj. 1:17) 
dan perkataan Batsyeba sendiri (1Raj. 
1:20) yang mewarnai persaingan 
antara Salomo dan Adonia dalam mem-
perebutkan takhta ayah mereka. Yang 
akhirnya duduk di atas singgasana 
kerajaan adalah Salomo, dan di tangan 
Salomo, kerajaan tegak berdiri dengan 
sangat kokoh. Dalam konteks perikop 
ini, hal itu terjadi karena wasiat 
Daud dilaksanakan dengan sungguh-
sungguh oleh Salomo.

Penutup
Sebelum mengembuskan napas 

terakhir, Daud berkesempatan me-
nyampaikan wasiat. Dalam Perjanjian 
Lama, wasiat hanya disampaikan oleh 
tokoh-tokoh besar, seperti Yakub, 
Musa, dan Yosua. Daud dengan de-
mikian sama agungnya dengan para 
pahlawan bangsa tersebut, lebih-lebih 

karena bagian pertama wasiatnya 
menggarisbawahi pentingnya keku-
asaan yang berakar pada hukum dan 
kebenaran (1Raj. 2:2-4). 

Namun, bagaimana dengan bagian 
kedua wasiat Daud yang kontroversial 
karena isinya memerintahkan Salo-
mo untuk menyingkirkan Yoab dan 
Simei (1Raj. 2:5-6, 8-9)? Pada tempat 
pertama perlu kita ingat bahwa Daud 
bukan nabi, orang suci, atau orang 
saleh lainnya yang selalu ber-tindak 
benar, lemah lembut, dan penuh ka-
sih terhadap orang lain. Daud bu-
kanlah sosok seperti itu. Dia adalah 
seorang prajurit yang tidak segan me-
numpahkan darah lawan-lawannya. 
Dia adalah seorang politikus yang 
dengan segala cara selalu berusaha 
mewujudkan kepentingan-kepenting-
annya. Dia adalah juga seorang raja 
yang berkepentingan agar kerajaannya 
lestari di bawah kepemimpinan ketu-
runannya.  

Secara negatif, perintah Daud agar 
Salomo menyingkirkan Yoab dan Simei 
dapat dilihat sebagai sebuah pembalas-
an dendam. Sang raja merasa bahwa 
urusannya di dunia ini belum selesai, 
padahal hidupnya sesaat lagi akan 
berakhir. Karenanya, ia meminta 
sang anak untuk menuntaskan hal 
itu. Daud dendam terhadap Yoab dan 
Simei, sebab tindakan kedua orang ini 
dipandang telah mencoreng wibawa, 
martabat, dan harga dirinya sebagai 
raja atas seluruh Israel. Karena terikat 
oleh sumpah dan keadaan-keadaan 
tertentu, Daud tidak bisa bertindak 
sendiri untuk menghukum mereka. 
Melalui wasiat yang disampaikannya, 
Daud dengan cerdik meminjam tangan 
Salomo, sehingga orang-orang yang 
membuatnya sakit hati akhirnya dihu-
kum mati.

PERIKOP-PERIKOP SULIT
Wasiat Daud Kepada Salomo 31



32

Di lain pihak, kedua perintah pem-
bunuhan itu secara positif dapat 
dilihat sebagai bentuk kepedulian 
Daud akan masa depan kerajaannya. 
Dalam jangka pendek, perintah 
itu dimaksudkan untuk menjamin 
stabilitas pemerintahan Salomo. 
Panglima Yoab mendukung Adonia, 
saingan Salomo, sementara Simei 
berasal dari keluarga Saul, raja yang 
digantikan Daud. Posisi kedua orang 
itu sangat kuat, sehingga keberadaan 
mereka sangat membahayakan Salo-
mo. Daud yang merasa khawatir lalu 
memerintahkan agar Salomo bertin-
dak tegas terhadap keduanya. Da-lam 
jangka panjang, yang menjadi ke-
pedulian Daud adalah kelangsungan 
pemerintahan keturunannya atas 
selu-ruh Israel. Yoab telah menumpah-
kan darah secara tidak adil, semen-
tara Simei telah melontarkan kutuk 
terhadap sang raja. Kedua hal itu 
membebani keluarga Daud, sehingga 
Daud memerintahkan Salomo agar 
bertindak bijaksana terhadap mereka. 
Allah telah berjanji bahwa keluarga 
dan kerajaan Daud akan kokoh untuk 
selama-lamanya (2Sam. 7:16). Janji 
itu perlu diimbangi dengan usaha 
manusia. Dalam rangka itulah Daud 
menghendaki agar ancaman-ancaman 
yang membahayakan kelestarian pe-
merintahan keluarganya harus dising-
kirkan.***

Daftar Pustaka
Bergant, Dianne, dan Robert J. Karris 

(ed.). “I-II Samuel.” Dalam Tafsir 
Alkitab Perjanjian Lama, 276-
309. Yogyakarta: Kanisius, 2002.

Brueggemann, Walter. First and 
Second Samuel. Louisville: John 
Knox Press, 1990.

Conroy, Charles. 1-2 Samuel, 1-2 
Kings. Delaware: Michael 
Glazier, 1983.

Fretheim, Terence E. First and Second 
Kings. Kentucky: Westminster 
John Knox Press, 1999.

Groenen, C. Pengantar ke Dalam 
Perjanjian Lama. Yogyakarta: 
Kanisius, 1992.

Hadianto, Jarot. Kisah-kisah Kematian 
dalam Perjanjian Lama. 
Yogyakarta: Kanisius – Lembaga 
Biblika Indonesia, 2024.

Nelson, Richard. First and Second 
Kings. Atlanta: John Knox Press, 
1987.

Rice, Gene. Nations under God: A 
Commentary on the Book of 1 
Kings. Grand Rapids: WM. B. 
Eerdmans, 1990.

Robinson, Gnana. Let Us Be Like 
the Nations: 1 & 2 Samuel. 
Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans 
Publishing Company, 1993.

Walsh, Jerome T. 1 Kings. Berit Olam: 
Studies in Hebrew Narrative 
& Poetry. Collegeville: The 
Litugical Press, 1996.

PERIKOP-PERIKOP SULIT
Wasiat Daud Kepada Salomo



PARA PENATUA 
(PRESBITEROI) JEMAAT

Alfons Jehadut

Dalam rubrik apa kata kitab suci sebelumnya, kami 
membahas kualifikasi menjadi diaken (diakonos) 
berdasarkan perikop 1 Timotius 3:8-13. Dalam 
rubrik yang sama, kali ini kami membahas sikap dan 
perilaku terhadap para penatua (presbiteroi) dengan 
berlandaskan perikop 1 Timotius 5:17-22. Pembahasan 
diawali dengan menjelaskan arti istilah “para penatua” 
lalu diteruskan dengan  memperlihatkan keberadaannya 
dalam sejumlah tulisan Perjanjian Baru, dan diakhiri 
dengan memperlihatkan sikap dan perilaku terhadap 
para penatua.

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...

WACANA BIBLIKA/NO. 1/JANUARI-MARET 2026

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



PARA PENATUA 
(PRESBITEROI) JEMAAT

1. Istilah Para Penatua
Istilah “para penatua” diterjemah-

kan dari bahasa Yunani koine presbi-
teroi, yang artinya orang-orang yang 
sudah tua. Namun, istilah ini digu-
nakan secara lebih teknis untuk 
menggambarkan orang-orang yang 
terpercaya dan terhormat serta 
memegang sebuah jabatan dalam 
gereja (Donovan 1993, 799-800). 
Orang-orang yang disebut sebagai 
para penatua merujuk tidak hanya 
pada usia atau status, tetapi juga pa-
da peran sebagai pemimpin dalam 
komunitas. Dengan demikian, istilah 
para penatua tidak hanya mengacu 
kepada orang-orang kristiani yang 
usianya sudah tua, tetapi juga secara 
teknis untuk beberapa anggota jemaat 
yang dipercayakan untuk bertanggung 
jawab bagi sekelompok jemaat di se-
buah kota.  

Keberadaan para penatua dalam 
kehidupan jemaat kristiani perdana 
disebutkan secara luas dalam tulisan 
Perjanjian Baru. Namun, tidak ada 
informasi yang pasti mengenai asal-
usulnya. Kita hanya bisa berasumsi 
bahwa jemaat perdana sangat mung-
kin mengambil alih istilah yang sudah 
ada dalam tradisi Yahudi. Dalam Ke-
luaran 18:13-27, Yitro menasihati 
Musa, menantunya, untuk memilih 
orang-orang yang trampil, takut akan 
Tuhan, terpercaya dan benci kepada 
suap guna membantunya dalam meng-
adili perkara-perkara yang kecil di 
antara umat Israel sehingga beban-
nya dan umat Israel menjadi lebih 
ringan. Dalam Bilangan 11:16-30, 
Musa memilih tujuh puluh orang tua-
tua Israel yang atasnya Roh Tuhan ber-
semayam untuk membantunya dalam 
memikul tanggung jawab atas umat 
Israel sehingga tidak memikul seorang 
diri tanggung jawab atas bangsa Israel. 
Pada zaman Yesus, Mahkamah Agama 

Yahudi terdiri dari para imam, ahli-ahli 
Taurat, dan tua-tua. Para tua-tua Israel 
dengan satu orang ditetapkan sebagai 
pemimpin, biasanya bertanggung ja-
wab atas jalannya setiap kegiatan di 
sinagoga. Meski tua-tua Israel memiliki 
fungsi administratif, doktrinal, dan yu-
ridis, namun mereka pada dasarnya 
kaum awam yang berbeda dengan 
para imam. 

2. Para Penatua dalam Tulisan Per-
janjian Baru

Istilah “para penatua” (presbiteroi) 
cukup sering muncul dalam Kisah 
Para Rasul, tetapi tidak ada definisi 
yang jelas mengenai peran dan kuali-
fikasinya. Istilah ini muncul perta-
ma kali ketika jemaat Antiokhia 
mengumpulkan sumbangan sesuai 
dengan kemampuan mereka masing-
masing guna meringkankan kelaparan 
yang dialami oleh jemaat di Yerusalem 
dan di kota sekitarnya (Rm. 15:26; 
Gal. 2:10). Bantuan dikirim melalui 
Barnabas dan Saulus dan disalurkan 
melalui para penatua di Yerusalem. 
“Hal itu mereka lakukan juga dan 
mereka mengirimkannya kepada 
penatua-penatua dengan perantaraan 
Barnabas dan Saulus” (Kis. 11:30). 
Para penatua di sini merujuk kepada 
sekelompok pemimpin gereja, yang 
memainkan peran penting dalam 
gereja perdana. 

Istilah “para penatua” yang kedua 
muncul ketika Paulus dan Barnabas 
mengangkat mereka di setiap kota 
setelah terbentuknya komunitas kris-
tiani. Di Listra, Ikonium, dan Antiokhia, 
Paulus dan Barnabas menetapkan para 
penatua guna memimpin dan mengatur 
jemaat. “Di tiap-tiap jemaat rasul-rasul 
itu menetapkan penatua-penatua 
bagi jemaat itu dan setelah berdoa 
dan berpuasa, mereka menyerahkan 
penatua-penatua itu kepada Tuhan 

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat34



yang kepada-Nya mereka percaya” 
(Kis. 14:23). Paulus dan Barnabas me-
nempatkan para penatua setempat 
sebagai pemimpin jemaat atau pe-
nanggung jawab komunitas yang me-
reka dirikan, mengikuti pola gereja 
induk di Yerusalem, yang dipimpin 
oleh para rasul dan para penatua. 
Dengan demikian, keberadaan para 
penatua bukanlah ciri khas dan unik 
komunitas Yerusalem, karena Paulus 
dan Barnabas juga menetapkan para 
penatua guna memimpin dan mengatur 
jemaat di setiap komunitas yang telah 
mereka dirikan di Asia Kecil. Sebutan 
para penatua di sini diberikan kepada 
anggota-anggota komunitas yang lebih 
matang dan memiliki kapasitas untuk 
mengambil keputusan serta untuk 
menjaga stabilitas jemaat (Kee 1990, 
79). 

Istilah “para penatua” yang ketiga 
muncul ketika berbicara perlu atau 
tidaknya sunat bagi jemaat bukan 
Yahudi sebagai syarat menjadi umat 
Allah yang baru. Paulus dan Barnabas 
bersama delegasi lainnya pergi kepada 
para pemimpin bunda Gereja, para 
rasul dan para penatua, di Yerusalem 
untuk membicarakan persoalan perlu 
atau tidaknya sunat sebagai syarat 
menjadi anggota umat Allah yang 
baru. “Akhirnya ditetapkan, supaya 
Paulus dan Barnabas serta beberapa 
orang lain dari jemaat itu pergi kepada 
rasul-rasul dan penatua-penatua 
di Yerusalem untuk membicarakan 
persoalan itu” (15:2). Para penatua 
bersama jemaat dan para rasul 
menyambut delegasi jemaat Antiokhia 
di Yerusalem -Setibanya di Yerusalem 
mereka disambut oleh jemaat dan 
oleh rasul-rasul dan penatua-penatua 
(15:4). Para penatua sekaligus ikut ser-
ta mendiskusikan persoalan perlu atau 
tidaknya sunat sebagai syarat menjadi 
anggota umat Allah yang baru. “Lalu 

bersidanglah rasul-rasul dan penatua-
penatua untuk membicara-kan per-
soalan itu” (15:6). Tiga kelompok 
inilah - jemaat, para rasul, para pe-
natua - yang merumuskan posisi 
resmi yang ditulis dalam surat yang 
dikirim kepada jemaat bukan Yahudi 
di Antiokhia, Siria, dan Kilikia. Para 
rasul dan para penatua merupakan 
kelompok yang berbeda walau sama-
sama menjalankan fungsi dan peran ke-
pemimpinan di dalam gereja perdana. 
Hasil keputusan mereka inilah yang 
disampaikan kepada jemaat-jemaat 
di Asia Kecil agar diikuti atau ditaati 
(16:4).

Istilah “para penatua” yang keempat 
muncul ketika mereka diminta oleh 
Paulus untuk mendengarkan khotbah 
perpisahannya di Miletus. Paulus 
merasa penting berbicara dengan pa-
ra penatua yang berperan sebagai 
pemimpin gereja di Efesus untuk 
terakhir kalinya (Kis. 20:25; bdk. Ul. 
31:28) sehingga mereka diminta untuk 
menjumpainya di Miletus, sebuah 
pelabuhan penting yang terletak tiga 
puluh lima mil di sebelah selatan 
Efesus. “Dari Miletus ia mengirim pesan 
ke Efesus untuk meminta para penatua 
jemaat datang ke Miletus” (20:17). 
Di hadapan para penatua Efesus, dia 
menyampaikan wejangan perpisahan 
yang memuat nasihat dan peringatan 
akan munculnya tantangan-tantangan 
di masa depan. Wejangan perpisahan 
ini memiliki banyak kesejajarannya 
dengan wejangan perpisahan Yesus 
kepada para rasul pada saat perjamuan 
terakhir (Luk. 22:25-38) dan wejangan 
Musa sebelum kematiannya. Sebelum 
kematiannya, Musa memanggil para 
tua-tua Israel untuk menyampaikan 
pidato perpisahan dan peringatan se-
rius (Ul. 31:28).

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat 35



36

Istilah “para penatua” yang kelima 
dan terakhir dalam Kisah Para Rasul 
muncul ketika Paulus melaporkan 
apa yang telah Allah lakukan di antara 
bangsa-bangsa lain melalui dirinya 
dan setelah kembali ke Yerusalem da-
ri perjalanan misinya. “Ketika kami 
tiba di Yerusalem, semua saudara me-
nyambut kami dengan senang hati. 
Keesokan harinya pergilah Paulus 
bersama kami mengunjungi Yakobus. 
Semua penatua telah hadir di situ” (Kis. 
21:17-18). Lukas menekankan bahwa 
Paulus sedang bertemu dengan semua 
penatua, seluruh dewan penatua yang 
memimpin gereja di Yerusalem. Yako-
bus dan semua penatua (pantes hoi 
presbiteroi) mendengarkan laporan 
Paulus tentang apa yang telah Allah 
lakukan melalui pelayanannya di 
antara bangsa-bangsa lain. Penulis 
Kisah Para Rasul tidak memberi pe-
tunjuk tentang siapa saja penatua-
penatua yang dimaksudkan, namun 
Yakobus, saudara Tuhan, termasuk di 
antara mereka dan berperan sebagai 
pemimpin para penatua di Yerusalem. 
Rasul Petrus secara implisit mengakui 
otoritas Yakobus atas jemaat di 
Yerusalem ketika ia sendiri pergi me-
wartakan Injil ke tempat-tempat lain 
(Kis. 12:17). 

Selain Kisah Para Rasul, istilah “para 
penatua” muncul dalam Surat Yakobus, 
1 Petrus, dan surat-surat Pastoral. 
Dalam surat Yakobus, para penatua 
disebutkan dalam konteks mendoakan 
dan mengurapi orang-orang sakit da-
lam nama Tuhan Yesus. “Kalau ada 
seorang di antara kamu yang sakit, 
baiklah ia memanggil para penatua 
jemaat, supaya mereka mendoakan 
dia serta mengolesnya dengan minyak 
dalam nama Tuhan” (Yak. 5:14). Meski 
sebagian besar sebutan “Tuhan” dalam 
Yakobus merujuk kepada Allah Bapa, 
namun di sini tampaknya merujuk pada 

pengurapan dalam nama Yesus sebab 
jemaat kristiani perdana mengaitkan 
kuasa penyembuhan dengan nama 
Tuhan Yesus yang telah bangkit (Kis. 
3:6, 16; 4:7, 10; 9:34; 19:13) (Perkins 
1995, 136-137). 

Yakobus memerintahkan jemaat 
memanggil para penatua guna mendoa-
kan dan mengolesi atau mengurapi 
orang sakit dengan minyak dalam nama 
Tuhan. Karena para penatua dipanggil 
untuk menemui orang yang sakit, kita 
dapat berasumsi bahwa penyakitnya 
cukup serius hingga membatasi 
mobilitas penderitanya. Perintah ini 
juga menunjukkan bahwa pengurapan 
dan doa mohon kesembuhan telah 
menjadi pelayanan formal dalam 
gereja perdana. Pengolesan atau 
pengurapan dilakukan sebelum ber-
doa atau bisa juga dilakukan pada 
waktu yang bersamaan. Praktek ini 
mengikuti apa yang telah dilakukan 
oleh para rasul ketika mereka diutus 
oleh Yesus. “Mereka mengusir banyak 
setan dan mengoles banyak orang sakit 
dengan minyak dan menyembuhkan 
mereka” (Mrk. 6:13). Kita bisa temu-
kan contohnya dalam kisah orang 
Samaria baik hati yang membalut 
luka-luka orang sakit yang dipukuli 
dan dirampok setelah disiramnya 
dengan minyak dan anggur (Luk. 
10:34). Dengan mempertimbangkan 
latar belakang pemakain minyak da-
lam dunia kuno, kita bisa menduga 
bahwa Yakobus mendorong jemaat 
memanggil para penatua agar mereka 
datang ke tempat orang sakit yang 
cukup parah dengan berbekalkan sum-
ber daya rohani dan jasmani, yakni 
dengan berdoa dan memberikan obat-
obatan (Moo 200, 239). 

Dalam Surat 1 Petrus, penulis meng-
identifikasi dirinya sebagai sesama 
penatua dan saksi penderitaan Kristus 
ketika memberi nasihat kepada para 

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat



penatua jemaat. Rasul Petrus atau 
penulis surat menempatkan dirinya 
pada tingkat yang sama dengan pa-
ra penatua yang disapanya. “Aku me-
nasihatkan para penatua di antara 
kamu, aku sebagai teman penatua 
dan saksi penderitaan Kristus,” (5:1). 
Istilah “para penatua” di sini tidak 
hanya merujuk pada usia, tetapi juga 
pada peran yang dijalankan oleh para 
pemimpin komunitas lokal (Hartin 
2008, 795). Para penatua dinasihat-
kan agar mereka menggembalakan ka-
wanan domba Allah yang dipercaya-
kan kepada mereka secara sukarela 
sesuai dengan kehendak Allah dan 
dengan semangat pengabdian diri 
untuk melayani jemaat serta tidak 
mencari keuntungan diri (5:2). Peran 
mereka mungkin mencakup penga-
wasan terhadap pengelolaan sumber 
daya miliki gereja sehingga mereka 
dinasihatkan untuk tidak mencari 
keuntungan. 

Para penatua juga dinasihatkan 
agar mereka tidak boleh tampil se-
bagai orang berkuasa atas orang-orang 
yang dipercayakan kepada mereka 
sebab selalu ada bahaya bahwa 
jabatan sebagai pemimpin diguna-kan 
untuk mencari keuntungan materi dan 
mendapatkan fasilitas. Kesakralan 
tanggung jawab mereka memimpin 
jemaat lokal didasarkan pada fakta 
bahwa jemaat lokal dipandang sebagai 
kawanan kecil Allah sehingga peran 
mereka sebagai pemimpin harus 
dijalankan sebagai suatu bentuk 
pengabdian diri mereka.  Mereka 
tidak boleh menjalankan peran 
mereka sebagai pemimpin seperti 
yang dilakukan oleh para pemimpin 
bukan Yahudi yang menindas rakyat 
mereka (Mrk. 10:42). Melawan sikap 
dan perilaku organ para pemimpin 
bangsa-bangsa, Yesus menawarkan 
teladan pelayanan tanpa pamrih yang 

diperlihatkan sendiri-Nya. “Karena 
Anak Manusia juga datang bukan untuk 
dilayani, melainkan untuk melayani 
dan untuk memberikan nyawa-Nya 
menjadi tebusan bagi banyak orang” 
(Mrk. 10:45). Melalui cara para pe-
natua menjalankan kepemimpinan, 
mereka juga dapat bersaksi tentang 
penderitaan Kristus yang menebus 
dosa manusia.

Dalam Surat-surat Pastoral, istilah 
“para penatua” muncul sebagai des-
kripsi bagi para pemimpin gereja lokal. 
Paulus meminta Titus  mengangkat 
para penatua di setiap kota di pulau 
Kreta guna mengorganisir dan men-
cegah ajaran para pengajar lain yang 
menyesatkan menyusup ma-suk 
ke tengah jemaat. “Aku telah me-
ninggalkan engkau di Kreta dengan 
maksud ini, supaya engkau mengatur 
apa yang masih perlu diatur dan 
supaya engkau menetapkan penatua-
penatua di setiap kota, seperti yang 
telah kupesankan kepadamu” (Tit. 
1:5). Orang-orang yang memenuhi se-
jumlah kualifikasi ditetapkan sebagai 
penatua-penatua di setiap kota yang 
akan berperan sebagai pemimpin je-
maat. 

Tidak begitu jelas perbedaan antara 
para penatua yang dibahas dalam 
1Tim. 5:17-22 dengan pengawas 
yang dibahasnya dalam 1Tim. 3:1-
7. Sebab, sebagian besar kualifikasi 
yang ditetapkan bagi para penatua 
dalam Surat Titus (Tit. 1:5-9) sama 
dengan pengawas jemaat dalam Surat 
1 Timotius 3:1-7. Dalam konteks 
inilah kita bisa katakan bahwa kata 
“pengawas jemaat” (episkopos”) dan 
penatua (presbiteros) bisa dipertukar-
kan antara yang satu dengan yang lain 
atau digunakan secara bergantian. Para 
penatua sangat mungkin menjalankan 
tugas dan peran yang sama dengan 
seorang yang di tempat lain disebut 

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat 37



38

pengawas jemaat (Donovan1993, 
800). Seorang pengawas jemaat itu 
sangat mungkin berasal dari para pe-
natua yang pandai mengajar karena 
tidak semua penatua terlibat dalam 
berkhotbah dan mengajar. 

3. Sikap dan Tindakan terhadap 
Para Penatua 

Setelah menjelaskan istilah para 
penatua dan keberadaan mereka da-
lam tulisan Perjanjian Baru, kita kini 
berfokus pada sikap dan perilaku 
terhadap para penatua jemaat me-
nurut 1 Tim. 5:17-22. Dalam perikop 
ini Paulus atau penulis surat tidak 
membahas kualifikasi bagi para pena-
tua jemaat, tetapi membicarakan sikap 
dan tindakan jemaat terhadap para pe-
natua yang baik dan yang tidak baik. 

Para Penatua yang baik (ay. 17-18)
Dikatakan bahwa “penatua-pe-

natua yang baik kepemimpinannya 
patut dihormati dua kali lipat, teruta-
ma mereka yang dengan jerih payah 
berkhotbah dan mengajar” (ay. 17) 
Dari perkataan ini jelas bah-wa ti-
dak semua penatua berkhotbah dan 
mengajar. Ada beberapa di an-tara 
mereka yang berjerih payah ber-
khotbah dan mengajar. Bagi mereka 
yang berfokus pada pengajaran dan 
khotbah, Paulus memerintahkan Ti-
motius untuk menghormati mereka 
sebanyak dua kali lipat. 

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat

Ai_Gemini_Generated_Image.



Kata “hormat” (Yun. timē) juga 
dapat berarti “upah, tunjangan, gaji 
atau bentuk imbalan lainnya. Kata 
Yunani timē yang digunakan dalam 
surat ini mengacu terutama pada 
penghormatan dan penghargaan 
daripada upah finansial atau materi 
(1:17; 6:1, 16; bdk. 5:3). Namun, kita 
bisa juga mengambil jalan tengah 
dengan mengatakan bahwa para 
penatua yang baik kepemimpinannya 
patut mendapatkan penghormatan 
dan dukungan finansial untuk hidup 
(Willis 2007, 232) walau bukan dalam 
bentuk gaji sebab mayoritas para 
pewarta Injil bekerja secara mandiri 
untuk memenuhi kebutuhan hidup 
mereka dan karya pelayanan mereka 
seperti yang diperlihatkan oleh Paulus 
sendiri (Banks 1993, 135).  

Para penatua yang berkhotbah 
dan mengajar dengan baik layak men-
dapatkan “penghormatan dua kali lipat” 
(Yun. diplēs timēs). Penghormatan 
ganda diberikan kepada mereka yang 
telah menyediakan waktu dan tenaga 
dalam mempersiapkan khotbah dan 
pengajaran dengan baik. Keterangan 
jumlah “dua kali lipat” itu bisa juga 
berarti lebih banyak daripada penatua 
lainnya sebagai pengakuan atas waktu 
dan tugas yang mereka dedikasikan 
guna mempersiapkan khotbah 
dan pengajaran secara lebih baik 
sehingga membatasi mereka dalam 
upaya mendapatkan penghasilan 
dengan cara lain (Simpson 2012, 
96). Penghormatan ganda dapat juga 
dikaitkan dengan penghormatan dan 
pemberian tunjangan yang mungkin 
bukan dalam bentuk gaji, melainkan 

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat 39

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



40

dalam bentuk barang atau bah-
kan tambahan porsi makanan atau 
minuman pada waktu acara makan 
bersama (Huizenga 2016, 67). Apapun 
kemungkinannya, jemaat perdana 
jelas menyadari pentingnya pelayanan 
para penatua dalam berkhotbah dan 
mengajar iman dengan baik sehingga 
perlu didorong agar mereka melayani 
lebih baik lagi dengan memberikan 
dukungan tambahan - dua kali lipat – 
karena mereka telah menghabiskan 
waktu dan tenaganya untuk melayani 
dengan baik (Pao 2024, 333).

Perintah memberikan penghormat-
an dan tunjangan untuk hidup ini 
didasarkan oleh Paulus pada apa 
yang dikatakan dalam Kitab Suci. 
Kutipan Kitab Suci pertama yang 
diangkatnya adalah “Janganlah eng-
kau memberangus mulut lembu 
yang sedang mengirik” (5:18a). Dia 
mengutip apa yang dikatakan oleh 
Kitab Ulangan, “Janganlah engkau 
memberangus mulut lembu yang 
sedang mengirik” (Ul. 25:4). Di sini 
lembu dijadikannya sebagai simbol 
bagi para penatua yang menjalankan 
tugas-tugas mereka dengan tekun dan 
setia. Prinsip ini juga diterapkannya 
bagi para pewarta Injil. “Sebab dalam 
hukum Musa ada tertulis, ‘Janganlah 
engkau memberangus mulut lembu 
yang sedang mengirik!’ Lembukah 
yang Allah perhatikan?” (1Kor. 9:9-
10). Dengan demikian, para penatua 
yang menjalankan tugas pelayanan ba-
gi pertumbuhan dan pengembangan 
kehidupan rohani jemaat wajib didu-
kung oleh jemaat.  

Kutipan Kitab Suci kedua yang 
diangkat oleh Paulus adalah “seorang 
pekerja patut mendapat upahnya” (ay. 
18b). Tidak ada teks Perjanjian Lama 
yang sama persis dengan kutipan 
yang kedua, tetapi prinsip dasarnya 
ditemukan dalam Kitab Ulangan. 

“Janganlah engkau memeras buruh 
upahan yang sengsara dan miskin, 
baik ia saudaramu maupun pendatang 
di negerimu, di kotamu. Pada hari itu 
juga engkau harus membayar upah-
nya sebelum matahari terbenam, ka-
rena ia orang miskin dan hidupnya 
tergantung pada upahanya itu. Jangan 
sampai ia berseru kepada Tuhan 
mengenai engkau dan hal itu menjadi 
dosa bagimu” (Ul. 24:14-15). Namun, 
kutipan kedua ini sesuai dengan apa 
yang dikatakan oleh Yesus sendiri, 
“seorang pekerja patut mendapat 
upahnya” (Luk. 10:7; lihat juga Mat. 
10:10). Kutipan Paulus ini dianggap 
sebagai kutipan lisan atas apa yang 
telah dikatakan Yesus karena pada 
abad pertama atau bahkan pada abad 
kedua belum ada kanon yang ber-sifat 
otoritatif bagi tulisan-tulisan Per-
janjian Baru (Yarbrough 2018, 290). 
Belum ada otoritas berwibawa yang 
dapat memutuskan penggunaan suatu 
edisi khusus Alkitab di tengah jemaat 
pada akhir atau awal abad ke-2 Masehi. 

Para Penatua yang Dituduh Melaku-
kan Kesalahan (ay. 19-22)

Paulus atau penulis surat di sini 
berbicara tentang para penatua yang 
dituduh melakukan kesalahan. Pem-
bicaraan ini menunjukkan bahwa 
tidak semua penatua di Efesus layak 
menerima kehormatan ganda sebab 
beberapa di antara mereka dituduh 
telah melakukan kesalahan. Bagi Pau-
lus atau penulis surat, tuduhan yang 
dilontarkan itu tidak boleh diterima 
begitu saja jika tidak didukung oleh 
dua atau tiga orang saksi. “Janganlah 
engkau menerima tuduhan atas se-
orang penatua kecuali kalau didukung 
dua atau tiga orang saksi” (ay. 19). 
Permintaan ini dilandaskannya pada 
apa yang telah disampaikan dalam 
Kitab Ulangan. “Satu orang saksi saja 

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



tidak dapat menggugat seseorang 
mengenai kesalahan apa pun atau dosa 
apa pun yang mungkin dilakukannya. 
Hanya atas keterangan dua atau tiga 
orang saksi suatu perkara dianggap 
sah” (Ul. 19:15). Prinsip ini dikutip 
lagi sebanyak lima kali dalam tulisan 
Perjanjian Baru (Mat. 18:18; Yoh. 
8:17; 2Kor. 13:1; Ibr. 10:28). Melalui 
perintah ini Timotius diminta untuk 
menjaga dan melindungi para penatua 
dari fitnahan dan tuduhan jahat tidak 
berdasar yang tidak didukung oleh dua 
atau tiga orang saksi. 

Akan tetapi, jika tuduhan yang 
disampaikan itu didukung oleh dua 
orang saksi atau lebih, Timotius ha-
rus menegur para penatua karena 
kesalahan dan pelanggaran yang 
telah lakukan. Jika tetap menolak 
untuk bertobat atau tetap bertahan 
dalam dosa, mereka harus ditegur di 
hadapan semua orang. “Mereka yang 
berbuat dosa hendaklah kautegur di 
depan semua orang agar yang lain itu 
pun takut” (5:20). Mereka yang telah 

terbukti melakukan kesalahan dan 
tetap bertahan dalam dosa setelah 
diperingatkan harus ditegur di depan 
mata semua orang, yang menyiratkan 
di depan jemaat yang berkumpul 
atau di depan dewan penatua, agar 
yang lain pun takut (Kelly 1978, 127). 
Apapun kemungkinannya, Paulus atau 
penulis surat di sini melihat dampak 
positif dari efek jera yang ditimbulkan 
dari teguran di depan mata semua 
orang baik bagi para penatua maupun 
bagi para penuduh yang terbukti 
bersalah. Tegur di depan mata semua 
orang ini tidak hanya dimaksudkan 
untuk mengoreksi orang yang telah 
berbuat dosa, tetapi juga untuk mem-
bangkitkan rasa takut dalam diri 
anggota jemaat lainnya sehingga tidak 
berbuat dosa yang sama (Huizenga 
2016, 67). Teguran di depan mata 
semua orang dapat mencegah orang 
lain jatuh ke dalam dosa yang sama 
dan memberikan penyembuhan roha-
ni bagi jemaat yang telah ditipu oleh 
mereka (Zehr 2010, 117).   

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat 41

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



42

Permintaan Paulus atau penulis 
surat kepada Timotius yang berperan 
sebagai pengawas jemaat (2Tim. 4:2; 
Tit. 1:9, 13, 2:15) untuk menegur 
orang-orang yang berbuat dosa di 
depan umum didasarkannya pada apa 
yang tertulis dalam Kitab Suci. Dia 
mendasarkannya pada Hukum Musa 
yang menetapkan pengadilan di depan 
umum bagi seorang saksi yang terbukti 
bersalah karena memberikan tuduhan 
dan kesaksian palsu. “Apabila seorang 
saksi jahat menggugat seseorang 
untuk menuduh dia mengenai suatu 
pelanggaran, maka kedua orang yang 
berperkara itu harus berdiri di ha-
dapan TUHAN, di hadapan para imam 
dan hakim yang ada waktu itu. Hakim-
hakim itu harus memeriksanya dengan 
teliti. Apabila ternyata saksi itu seorang 
saksi dusta yang telah memberi tu-
duhan palsu terhadap saudaranya, 
maka kamu harus memperlakukan-
nya sebagaimana ia bermaksud mem-
perlakukan saudaranya. Demikianlah 
harus kaulenyapkan yang jahat dari 
tengah-tengahmu. Lalu orang lain 
akan mendengar dan menjadi takut, 
sehingga mereka tidak akan melakukan 
lagi perbutatan jahat seperti itu di 
tengah-tengahmu” (Ul. 19:16-20). 

Setelah menguraikan prosedur yang 
harus dilakukan ketika ada orang yang 
menuduh para penatua, Paulus atau 
penulis surat memerintahkan Timotius 
untuk memperhatikan petunjuk yang 
diberikannya dengan tanpa prasangka 
dan tanpa memihak karena godaan 
terbesar bagi orang yang berkuasa 
adalah tindakannya dipengaruhi oleh 
sikap pilih kasih karena persahabatan 
atau motif-motif yang kurang layak.  
“Perhatikanlah petunjuk ini tanpa 
prasangka dan bertindaklah dalam 
segala sesuatu tanpa memihak” (5:21). 
Tanpa prasangka dan tanpa memihak 
adalah istilah yang digunakan dalam 

ruang sidang pengadilan untuk meng-
gambarkan prosedur yang benar 
dalam memutuskan suatu persoalan 
atau perkara. Memutuskan suatu 
masalah tidak boleh berdasarkan 
preferensi pribadi atau memihak. 
Berprasangka dan berpihak adalah 
suatu sikap hakim yang berulang kali 
dikutuk dalam Alkitab. 

Paulus atau penulis surat meng-
ingatkan Timotius bahwa dia menjalan-
kan perannya sebagai seorang pemim-
pin jemaat yang mengadili perkara 
“di hadapan Allah, Kristus Yesus, dan 
malaikat-malaikat pilihan-Nya” (5:21) 
guna memastikan sikap dan perla-
kuannya adil bagi setiap penatua. 
Frasa “di hadapan Allah” digunakan 
beberapa kali dalam surat-suratnya 
(Rm. 14:22; 1Kor. 1:29; 2Kor. 4:2; Gal. 
1:20). Dalam surat kepada Timotius 
dan Titus, ia menambahkan Yesus Kris-
tus sebanyak tiga kali, “Di hadapan 
Allah dan Kristus Yesus” (1Tim. 5:21; 
6:13; 2Tim. 4:1). Dia juga menambah-
kan “malaikat-malaikat pilihan-Nya” 
yang akan berpartisipasi dalam peng-
adilan terakhir (Mat. 25:31; Mrk 
8:38; Luk. 9:26; Why. 14:10). Dengan 
menambahkan malaikat-malaikat 
pilihan Allah, Paulus menyiratkan 
bahwa seluruh penghuni surgawi 
berdiri sebagai saksi atas pengadilan 
dan penghakiman yang diambil oleh 
Timotius sebagai pemimpin dan 
pengawas jemaat terhadap penatua 
yang dituduh berbuat salah dan dosa 
sehingga dia tidak boleh memihak dan 
membedakan antara kawan dan lawan 
(Zehr 2010, 117-118).

Seorang penatua yang tidak terbukti 
berbuat salah dan dosa tidak boleh 
dihukum. Namun, jika terus-menerus 
berbuat salah dan dosa, Timotius se-
bagai pemimpin dan pengawas jemaat 
harus mengambil sikap dan tindakan 
tegas dengan menegurnya secara 

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



43

terbuka, memberhentikannya, dan 
menggantikannya dengan yang baru. 
Dalam konteks pemilih-an penatua 
yang baru, Timotius diperintahkan 
untuk tidak tergesa-gesa dalam me-
milih dan menetapkan seseorang me-
lalui penumpangan tangan. “Janganlah 
engkau terburu-buru menumpangkan 
tangan atas seseorang dan janganlah 
terbawa-bawa ke dalam dosa orang 
lain. Jagalah kemurnian dirimu” (5:22).

Ritual penumpangan tangan da-
lam pengangkatan penatua yang 
baru (4:14) tidak boleh dilakukan 
dengan tergesa-gesa agar tidak ikut 
ambil bagian dalam dosa orang lain.1  
Perintah ini mirip dengan kualifikasi 
bagi seseorang untuk ditetapkan se-
bagai pengawas jemaat (3:6) dan 

diaken (3:10), yang harus memiliki 
karakter yang teruji sebelum dilantik. 
Jika karakter moral seorang calon 
penatua tidak diperhatikan dalam pe-
milihannya, maka Timotius sebagai 
pengawas jemaat ikut ambil bagian 
dalam dosanya sebab dosa-dosa se-
seorang memerlukan waktu untuk 
muncul dan terlihat di permukaan se-
perti juga karakternya yang baik hanya 
dapat dilihat setelah beberapa waktu 
(Zehr 2010, 118). Melalui perintah 
untuk tidak melantik penatua baru se-
cara tergesa-gesa, Timotius diminta 
untuk menerapkan prinsip kehati-
hatian yang maksimal dalam memilih 
dan mengangkat seorang penatua je-
maat. 

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat

1.	Namun, ada penafsir yang melihat penumpangan tangan di sini dalam konteks ritual pendamaian bagi para penyesat dan orang berdosa. 
Timotius diminta untuk menumpangkan tangan sebagai tanda perdamaian hanya kepada orang-orang yang sungguh-sungguh telah 
bertobat dari dosa-dosa mereka. Jika penumpangan tangan sebagai tanda perdamaian dilakukan secara tergesa-gesa tanpa adanya 
jaminan pertobatan yang sungguh-sungguh, maka Timotius mengambil bagian dalam dosa-dosanya. Keegan, “The Letter to Timothy” 
dalam Daniel Durken (ed.), “The New Collegeville Bible Commentary: New Testament, 694.

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



44

Daftar Pustaka
Banks, R. “Church order and 

Government” dalam Gerald F. 
Hawthorne, Ralph P. Martin, and 
Daniel G. Reid (eds.), Dictionary 
of Paul and His Letters, Downers 
Grove, Illinois: InterVarsity 
Press, 1993.

Donovan, Daniel, “Presbyter, Priest” 
dalam Joseph Komonchak 
(eds), The New Dictionary 
of Theology, Collegeville, 
Minnesota: The Liturgical Press, 
1993.

Hartin, Patrick J., “The First Letter 
of James” dalam Daniel Durken 
(ed.), “The New Collegeville 
Bible Commentary: New 
Testament, Collegeville: 
Liturgical Press, 2008.

Huizenga, Annette Bourland. 1-2 
Timothy, Titus. Collegeville: 
Liturgical Press 2016.

Kee, Howard Clark Good News to the 
ends of the earth: the Theology 
of Acts, London: SCM Press, 
1990.

Keegan, Terence J., “The Letter to 
Timothy” dalam Daniel Durken 
(ed.), “The New Collegeville 
Bible Commentary: New 
Testament, Collegeville: 
Liturgical Press, 2008.

Moo, Douglas J., The Letter of James, 
Grand Rapids: Eerdmans, 2000.

Pao, David W. 1–2 Timothy, Titus. 
Leiden: Koninklijke Brill, 2024.

Perkins, Pheme, First and Second 
Peter, James, and Jude, 
Louisville: John Knox Press, 
1995.

Simpson, Graham. The Pastoral 
Epistles: 1–2 Timothy, Titus. 
Minneapolis: Fortress Press 
2012.

Willis, Timothy M., “Elder in the NT” 
dalam Katharine Doob 
Sakenfeld (eds.), The New 
Interpreter’s Dictionary of the 
Bible, D-H, Volume 2, Nashville: 
Abingdon Press, 2007. 

Yarbrough, Robert W. The Letters to 
Timothy and Titus. Grand 
Rapids: Eerdmans, 2018.

Zehr, Paul M. 1 & 2 Timothy, Titus. 
Scottdale, Pennsylvania: Herald 
Press, 2010.

APA KATA KITAB SUCI TENTANG...
Para Penatua (Presbiteroi) Jemaat

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.



KHASANAH ALKITAB

MILENIUM

WACANA BIBLIKA/NO. 4/OKTOBER-DESEMBER 2025

Milenium (millennium) secara umum merujuk pa-
da periode atau masa 1000 tahun. Jika ditelusuri 
secara etimologis, istilah ini sangat alkitabiah ka-
rena mengacu pada kosa kata dalam Kitab Wahyu, 
yang merujuk pada pemerintahan Kristus dan para 
pengikut-Nya selama seribu tahun di bumi (Why. 
20:1-6). Istilah ini juga memainkan peran penting 
dalam pemikiran tentang akhir zaman bagi banyak 
orang Kristen. Sejumlah buku dan film Kristen populer 
berpusat pada gagasan tentang pemerintahan 
Kristus yang akan datang di bumi, suatu peristiwa 
yang sering disebut sebagai “milenium.” Namun, 
gagasan ini mudah disalahartikan sebagai gagasan 
kristiani tentang kehidupan setelah kematian di 
surga. Sebabnya, kedua gagasan tersebut sama-sama 
menggambarkan tentang bagaimana orang-orang 
Kristen yang setia akan hidup bersama Kristus.

Albertus Purnomo, OFM

A
i_
G

e
m

in
i_
G

e
ne

ra
te

d
_I

m
a

g
e
.

A
i_G

e
m

ini_G
e
ne

ra
te

d
_Im

a
g

e
.



Apa yang dimaksudkan dengan milenium menurut Alkitab? Gagasan Kristen 
tentang “milenium,” sebuah kata yang berasal dari istilah Latin untuk “seribu,” 
berasal dari bab-bab terakhir Kitab Wahyu. Di sini, penulis menggambarkan 
periode seribu tahun ketika Kristus berkuasa di bumi bersama mereka yang 
telah menjadi martir karena kesetiaan mereka. Ini merupakan gambaran 
pembalikan nasib di masa yang akan datang karena keadilan Allah. Meskipun 
istilah “milenium” pertama-tama dikaitkan dengan Wahyu, gagasan tentang 
kebangkitan orang-orang beriman di masa depan dan periode di mana Allah 
memberi ganjaran kepada umat-Nya di hadapan musuh-musuh mereka, memiliki 
sejarah panjang dalam pemikiran para nabi dan apokaliptik Yahudi (bdk. Dan 12; 
1 Henokh 93).

Dalam Kitab Wahyu, masa seribu tahun terjadi karena kemenangan Kristus 
atas Iblis, yang diikat dan dipenjarakan di jurang maut, tempat yang sering 
dikaitkan dengan Hades atau Neraka, selama seribu tahun (Why. 20:1-15). 
Meskipun pemerintahan ini berlangsung lama, Kitab Wahyu hanya memberikan 
gambaran singkat tentang periode ini sebagai masa di mana mereka yang 

KHASANAH ALKITAB
Milenium46

A
i_G

e
m

ini_G
e
ne

ra
te

d
_Im

a
g

e
.



dipenggal kepalanya karena menolak menyembah binatang, duduk di atas 
takhta dan memiliki wewenang untuk menghakimi bersama Kristus. Meskipun 
berlangsung lama, pemerintahan ini bersifat sementara. Sebab, masa seribu 
tahun berakhir ketika Iblis dibebaskan dan dibiarkan untuk terlibat dalam 
perang terakhir melawan umat Allah, yang menandai dimulainya penghakiman 
akhir (Why. 20:7-15). Kisah ini tidak berakhir di situ saja. Sebab, kitab Wahyu 
juga menggambarkan Yerusalem baru yang akan datang, di mana umat Allah 
akan hidup bersama Allah dan Kristus (Why. 21-22).

Bagaimana umat Kristen menafsirkan gambaran tentang seribu tahun dalam 
Kitab Wahyu? Sekalipun penjelasan Kitab Wahyu tentang pemerintahan seribu 
tahun terbilang singkat, gagasan tentang “milenium” ini telah memikat imajinasi 
para penafsir Kitab Wahyu sejak awal dan terus memainkan peran penting dalam 
pemikiran Kristiani tentang akhir zaman. Ireneus, seorang pemikir Kristiani dan 
uskup abad ke-2 SM, menawarkan salah satu tafsiran awal dengan berpendapat 
bahwa milenium akan menjadi kenyataan di bumi. Ia membayangkan bahwa 
pada masa itu akan lahir kesejahteraan yang melimpah, tandan anggur akan 
memanggil untuk dipetik sehingga menjadi anggur bagi orang-orang beriman 
(Melawan Bidah, 5.33.3). Para penafsir kuno lainnya menentang antusiasme 
Ireneus terhadap gambaran pemerintahan milenium yang duniawi. Secara 
khusus, Agustinus mengejek kelompok kiliastik (chiliasts), sebutan yang berasal 
dari istilah Yunani untuk “seribu,” yang percaya bahwa milenium akan menjadi 
peristiwa duniawi dan bukan spiritual. Alih-alih pesta-pesta berlebihan yang 
digambarkan oleh kelompok kiliastik, Agustinus berpendapat bahwa milenium 
sudah ada di masa kini di antara umat beriman, termasuk yang hidup dan yang 
mati, yang memerintah bersama Kristus (Kota Allah 20.7-9).

Meskipun pandangan Agustinus tentang milenium telah menjadi perspektif 
dominan bagi gereja, pemikiran milenium tetap penting bagi banyak Kristen 
dan menjadi obsesi bagi sebagian orang. Mengingat banyaknya perspektif yang 
berbeda, para ahli Alkitab modern sering mengkategorikan pandangan seputar 
milenium menjadi amilennial, premilennial, atau postmilennial. 

Amilenialisme umumnya merujuk pada keyakinan, seperti yang dianut 
Agustinus, bahwa pemerintahan seribu tahun bersifat metaforis atau alegoris. 
Dalam perspektif ini, Kristus akan datang kembali tanpa adanya pemerintahan 
seribu tahun dalam arti harfiah. Para pengikut-Nya yang setia mengalami 
kemenangan rohani yang disimbolkan dalam Kitab Wahyu sebagai kemenangan 
yang setara dengan pemerintahan seribu tahun.

Sementara itu, gagasan premilenialisme, yang menjadi pandangan dominan di 
kalangan kebanyakan gereja Kristen evangelis dan karenanya sering digambarkan 
dalam media modern, membayangkan secara harfiah kedatangan Kristus yang 
kedua sebagai awal pemerintahan seribu tahun. Gagasan premilenial penuh 
dengan perdebatan tentang berbagai skenario yang merujuk pada kedatangan 
Kristus yang kedua. Pertanyaan dasar dalam perdebatan ini adalah apakah 
milenium akan didahului oleh periode penderitaan yang ditandai dengan 

KHASANAH ALKITAB
Milenium 47



perang, kelaparan, penyakit, dan ketidakstabilan. Demikian pula, kelompok 
premileanisme ini juga saling bersilang pendapat tentang bagaimana kedatangan 
kedua Kristus (Parousia) dan “pengangkatan” (rapture) orang-orang beriman 
(yang dibawa ke surga), suatu peristiwa yang digambarkan dalam 1 Tesalonika 
4:13-17. Namun, mayoritas kelompok ini percaya bahwa Kristus akan datang 
kembali sebelum milenium. Orang-orang kudus yang setia akan memerintah 
bersama-Nya di bumi selama seribu tahun setelah kedatangan-Nya yang kedua, 
tetapi sebelum penghakiman akhir dan Kerajaan baru didirikan.

Kelompok premilenialis ini mengambil pendekatan futuris dalam menafsirkan 
Kitab Wahyu. Mereka terkadang mencoba untuk mengaitkan pemahaman 
mereka tentang kitab tersebut dengan dua peristiwa eskatologis lainnya, yaknio 
“kesengsaraan” (tribulation) (periode tujuh tahun penderitaan dalam Why. 6–9 
dan Dan. 9:27; Why. 11:2–3) dan “pengangkatan” (rapture) (pengangkatan ajaib 
umat Allah yang setia dari bumi, bdk. Mat. 24:40–41; 1 Tes. 4:15–17; Why. 4:1).

 
Pemahaman di atas memunculkan sub-kategori premilianisme. Pertama, 

pre-tribulationisme, yaitu pengangkatan yang akan terjadi sebelum dimulainya 
masa kesengsaraan sehingga orang-orang tidak setia yang tertinggal akan 
mendapat peringatan tentang apa yang akan datang. Kedua, mid-tribulationisme, 
yaitu pengangkatan yang akan terjadi pada titik tengah masa kesengsaraan 
sehingga orang-orang yang setia menganggap telah dimulainya malapetaka 
yang mengerikan sebagai tanda bahwa pengangkatan sudah dekat. Ketiga, post-
tribulationisme, yaitu pengangkatan yang akan terjadi setelah masa kesengsaraan, 
pada saat kedatangan Yesus yang kedua sehingga orang-orang yang setia harus 
bersiap untuk menanggung penderitaan sebelum kedatangan Kristus.

Gagasan terakhir berkaitan dengan milenium adalah postmilennialisme. 
Gagasan ini meyakini bahwa Kristus akan datang kembali setelah seribu tahun. 
Di sini, para pengikut Kristus yang setia akan berhasil memberitakan Injil 
ke seluruh dunia dan memerintah dunia dengan damai selama seribu tahun 
sebelum kedatangan Kristus yang kedua. Pandangan ini mengasumsikan bahwa 
kedatangan Kristus dan pemerintahan-Nya yang berlangsung seribu tahun 
bergantung pada para pengikut Kristus yang menciptakan kerajaan damai dan 
adil di bumi. Oleh karena itu, pandangan postmilenialisme sering disertai dengan 
gerakan pembaruan dan reformasi.

Daftar Pustaka

Lynn R. Huber, Millennium, https://www.bibleodyssey.org/articles/millennium

Powell, Mark Allan. Introducing the New Testament: A Historical, Literary, and 
Theological Survey. Second edition. Grand Rapids: Baker Academic, 2018.

KHASANAH ALKITAB
Milenium48


