
150 

PAUS FRANSISKUS DAN 
UPAYA MERAJUT TOLERANSI 
ANTARAGAMA DI INDONESIA

Aloysius Limbon Narang  
(Mahasiswa Institut Filsafat dan  

Teknologi Kreatif Ledalero)

Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk memahami visi dan pengaruh pesan 
Paus Fransiskus dalam merajut toleransi antarumat beragama di Indonesia. 
Sebagai tokoh perdamaian dunia, Paus Fransiskus memiliki peran urgen 
dalam menyikapi persoalan intoleransi dunia dewasa ini. Kehadirannya 
mampu memberikan resonansi persaudaraan di antara perbedaan dan 
seruannya bisa menjadi pemahaman umum dalam menghayati keberagaman. 
Indonesia yang pluralis akan agama dinilai memiliki potensi dan rentan 
terhadap segala bentuk intoleransi. Klaim kebenaran cenderung kuat dengan 
merujuk pada doktrin masing-masing agama yang dianggap paling tepat. 
Akibatnya, muncul perselisihan dan ketegangan di antara umat beragama. 
Ajakan Paus Fransiskus melalui seruan-seruan apostoliknya berperan 
penting dalam membangun kesadaran untuk menciptakan kerukunan. 
Budaya perjumpaan dan dialog lintas agama dilihat sebagai jalan untuk 
mencapai  persahabatan antaragama di Indonesia. 

Kata kunci: Paus Fransiskus, toleransi, pluralisme, dialog lintas agama.

Pendahuluan

Semenjak terpilih menjadi pemimpin tertinggi Gereja Katolik pada 13 
Maret 2013, Paus Fransiskus menghadirkan spiritualitas kepemimpinan 

yang bersahaja dalam cara hidupnya. Dalam kepemimpinannya, ia tertarik 
pada isu-isu kemanusiaan dan selalu menaruh hati kepada kelompok 
marginal. Salah satu visi Paus Fransiskus adalah menciptakan dunia yang 
damai dan penuh kerukunan. Melalui berbagai seruan apostolik Paus hendak 
menegaskan komitmennya  tentang pentingnya persaudaraan kasih, toleransi, 



Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia VOX LEDALERO  .  151

kepedulian sesama dan keadilan kepada mereka yang terpinggirkan. Dengan 
mengusung nilai-nilai itu, Paus Fransiskus melihat bahwa upaya merajut 
toleransi menjadi salah satu prioritasnya, terutama di wilayah yang dikenal 
beragam akan agama dan budaya, seperti Indonesia.

Sebagai salah satu tokoh perdamaian dunia, Paus Fransiskus 
tidak hanya menyerukan toleransi sebatas kata-kata tetapi ia juga kerap 
menunjukkan upaya itu dalam tindakan nyata, yang dapat dilihat dari 
serangkaian kunjungannya ke tempat-tempat bermayoritas muslim. 
Kunjungan-kunjungan tersebut merupakan langkah progresif Paus dalam 
mempromosikan toleransi kepada dunia, bahwa pada dasarnya kerukunan 
hanya akan mungkin tercapai jika terjadi kontak dan perjumpaan dengan 
mereka yang berbeda secara agama dan budaya. 

Cita-cita Paus Fransiskus untuk menggemakan toleransi, ia wujudkan 
melalui dialog lintas agama di beberapa negara di kawasan Timur Tengah. 
Contoh pentingnya, kunjungan Paus Fransiskus ke Mesir pada April 2017. 
Kunjungan itu menggagas tentang pentingnya membangun hubungan umat 
beragama dan perdamaian di kawasan Timur Tengah yang kerap diwarnai 
konflik. Selain itu, kunjungan bersejarah Paus Fransiskus ke Arab Saudi yang 
menandai kerukunan umat beragam di seluruh dunia, menghasilkan sebuah 
Dokumen yang dikenal Dokumen Abu Dhabi. Tidak hanya di situ saja, Paus 
kemudian mengunjungi Irak, menasihati untuk hidup dalam persaudaraan 
dan toleransi antaragama. 

 Komitmen Paus untuk mempromosikan perdamaian tidak hanya 
sebatas mengunjungi negara-negara kawasan Timur Tengah. Baru-baru ini 
Paus Fransiskus juga mengunjungi wilayah Asia Tenggara, Indonesia sebagai 
salah satu negara yang dikunjungi Paus Fransiskus. Kunjungannya pada 
3-6 September 2024 dengan tema iman, persaudaraan dan bela rasa sangat 
relevan dengan konteks Indonesia yang pluralis. Kunjungan itu membekas 
makna mendalam bagi perwujudan kepedulian sesama yang berbeda secara 
agama dan budaya di Nusantara.

Sebagai bangsa multireligius, Indonesia berada dalam posisi rentan 
terhadap konflik antaragama. Enam agama besar yang diakui oleh negara 
tersebut tersebar di seluruh wilayah Nusantara dengan predikat mayoritas dan 
minoritas. Pluralisme agama itu mesti dilihat sebagai suatu fenomena terberi 
yang tidak dapat ditolak. Manusia mesti menjadi bagian dari pluralisme itu 
sendiri. Jika agama-agama itu tidak dipahami secara benar oleh pemeluknya, 



152  .  VOX LEDALERO Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia

agama akan menjadi pemicu disintegrasi bangsa.1 Para pemeluk agama 
dituntut untuk memiliki pemahaman yang tepat tentang pluralisme. Hal 
itu dimaksudkan agar tumbuh rasa kepedulian dalam memahami kekhasan 
masing-masing agama sambil belajar keunikan agama-agama sebagai 
kekayaan dalam memenuhi kebutuhan spiritual dan moral.

Kehadiran Paus perlu direspon sebagai peluang bagi lahirnya 
pemahaman multidimensi khususnya toleransi dalam hidup bersama. Di 
balik tema kunjungan Paus: iman, persaudaraan dan bela rasa tersirat makna 
mendalam tentang pentingnya kepedulian sosial dan kerukunan umat manusia. 
Ajakan untuk membangun dialog antarumat beragama dilihat sebagai pintu 
masuk pemahaman satu terhadap yang lain. Jalan dialog dianggap ampuh 
untuk meredam ketegangan antargolongan. Dewasa ini, konflik yang paling 
keras dan banyak memakan korban bukan berasal dari pertikaian sosial atau 
budaya melainkan konflik antaragama.2 Konflik tersebut bersifat kompleks 
karena klaim kebenaran doktrin tentang agama mana yang benar dan salah. 

Klaim kebanaran oleh setiap agama bisa saja berujung pada 
sikap eksklusivisme. Sikap ini bermuara pada pembentukan kelompok 
fundamentalis, radikalis, bahkan ekstremisme agama. Tindakan-tindakan 
seperti kekerasan mengatasnamakan agama, konflik mayoritas dan minoritas 
agama, larangan perizinan beribadah dan bentuk-bentuk diskriminasi 
lainnya hanya akan menambah deretan ketidakadilan dan intoleransi dalam 
masyarakat Indonesia. 

Berhadapan dengan situasi intoleransi agama, ajakan Paus Fransiskus 
untuk hidup dalam kerukunan beragama mesti menggema dalam hidup 
bersama. Paus Fransiskus menekankan pentingnya dialog untuk membangun 
kehidupan bersama. Menurutnya hidup merupakan seni perjumpaan dengan 
semua orang. Manusia tidak hidup untuk dirinya sendiri tetapi terdapat juga 
orang lain di sekitarnya.3  Dialog sebagai jembatan dapat menghubungkan 
dimensi praktis dan refleksi dengan bantuan daya kritis. Tujuan dialog untuk 
menciptakan kerukunan, membangun toleransi, dan kesejahteraan bersama di 
antara penganut pelbagai agama. Karena itu umat beragama dipanggil untuk 
hidup dalam kerukunan beragama dengan terus membangun komunikasi yang 
baik antara satu dengan yang lain secara terbuka, jujur dan benar sehingga 
terhindar dari segala prasangka yang tidak benar. Perjumpaan merupakan 
sarana utama dalam membangun dialog antaragama di Indonesia.4



Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia VOX LEDALERO  .  153

Paus Fransiskus dan Dialog Lintas Agama
Kata dialog berasal dari bahasa Yunani yaitu dialogos, terdiri dari 

dua kata dia (antara) dan logos (kata, berbicara). Secara harafiah dialogos 
diartikan sebagai percakapan di antara dua pihak.5 Prinsipnya dialog 
bertujuan untuk membangun suatu relasi akrab yang terbuka dan jujur. 
Dialog memungkinkan hubungan timbal balik antara dua pihak untuk saling 
memahami satu sama lain.

Dialog antaragama dapat dipahami sebagai bentuk komunikasi 
antara dua atau lebih pihak dengan latar belakang budaya dan agama 
berbeda untuk berbagi pengalaman, pemahaman, dan perspektif antarumat 
beragama.6 Dialog antar umat beragama dibangun atas dasar penghargaan 
dan penghormatan terhadap setiap pandangan agama-agama yang ada. 
Dialog dimaksudkan untuk menemukan titik terang agar tercipta suatu 
pandangan menyeluruh dan terhindar dari prasangka buruk terhadap doktrin 
atau ajaran yang dianut oleh agama tertentu. Akar persoalan tentang agama 
dapat digali dalam proses dialog. Dialog dijadikan wahana refleksi untuk 
membangun kembali kesadaran dan kepedulian atas perbedaan. Sebagai 
modus komunikasi tekstual maupun verbal, dialog diharapkan mampu 
mentransmisikan karakter, nilai-nilai, sejarah, ajaran-ajaran moral dan 
kelengkapan pengetahuan lintas iman untuk dapat memberikan apresiasi 
terhadap setiap keragaman.7 Robert N. Bellah, seorang sosiolog menegaskan 
bahwa evolusi kesadaran mempengaruhi cara manusia membangun dan 
memulai suatu kesadaran melalui bentuk komunikasi dalam dialog-dialog.8

Dalam mengupayakan toleransi salah satu jalan yang ditempuh ialah 
dialog. Paus Fransiskus memiliki peran dalam hal itu. Komitmen tentang 
perdamaian dan kerukunan diusahakannya melalui serangkaian perjumpaan 
dengan orang-orang dari pelbagai latar belakang. Budaya perjumpaan 
dijadikan model hidup Paus untuk merangkul mereka yang teralienasi. 
Selaras dengan semangat Konsili Vatikan II,  Paus Fransiskus menegaskan 
bahwa Gereja sendiri harus keluar dari kediamannya untuk berjumpa dengan 
orang-orang miskin dan mereka yang berbeda secara budaya dan agama. 
Gereja mesti melebur bersama mereka, baik di dalam penderitaan maupun 
kebahagiaan. 

Keprihatinan Paus pada situasi dunia saat ini sesuai dengan konteks 
di mana umat Allah hidup dan berkarya. Manusia menempati bumi sebagai 
ciptaan Allah yang mulia, maka dalam kacamata seorang murid misioner 



154  .  VOX LEDALERO Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia

yang berkehendak untuk melihat dengan cermat tanda-tanda zaman sudah 
seharusnya menerima tantangan zaman itu dan memberi respon positif atasnya 
(Evangelii Gaudium 51).9 Agar situasi dunia menjadi kondusif perlu secara 
terus-menerus dilakukan perjumpaan dan komunikasi. Komunikasi yang 
dimaksudkan ialah kerendahan hati untuk menerima semua orang dengan 
tulus. Dalam Misericordiae Vultus (2015), Paus mengatakan bahwa menerima 
orang asing merupakan satu dari karya jasmani kerahiman (corporal works 
of mercy) hal itu selaras dengan tindakan memberi makan kepada mereka 
yang lapar, memberi minum pada yang haus, memberi pakaian pada yang 
telanjang, mengunjungi yang sakit dan dipenjarakan (Mat. 25).10

Paus bernama asli Jorge Mario Borgoglio ini tercatat telah mengunjungi 
24 negara muslim di masa kepausannya, jumlah tersebut melebihi kunjungan 
para Paus sebelumnya.11 Hal ini dapat dilihat sebagai bukti kaut perjuangan 
Paus Fransiskus untuk membangun dialog bagi perdamaian dan kerukunan. 
Salah satu kunjungan penting kerukunan antarumat beragama ialah kunjungan 
Paus ke Uni Emirat Arab pada 4 Februari 2019. Paus berjumpa dengan Imam 
Besar Syeikh Ahmed Al-Tayeb yang mewakili otoritas pribadi dan lembaga 
Islam Suni tertinggi di Mesir. Perjumpaan kedua tokoh agama itu memberi 
sumbangan penting bagi umat Muslim dan Katolik dalam membangun 
persaudaraan. Dalam pertemuan itu dihasilkan dokumen berjudul The 
Document of Human Fraternity (Dokumen Persaudaraan Umat Manusia) 
ditandatangani oleh Paus Fransiskus dan Imam Besar Syeikh Ahmed Al-
Tayeb di Abu Dhabi, dokumen itu kemudian dikenal sebagai Dokumen Abu 
Dhabi. Dalam dokumen tersebut, kedua pihak berusaha memberi landasan 
bagi kehidupan bersama dalam perbedaan agama. Tidak merujuk pada 
tokoh atau agama tertentu, bahwa agama mesti menjadi sarana keselamatan 
dan pendorong bagi terciptanya persaudaraan kasih. Agama bukan sekadar 
doktrin tetapi setiap ajaran kasih harus dinyatakan dalam hidup bersama.12 
Para pemeluk diingatkan pada tujuan penciptaannya untuk bertolak pada 
akar agama yang mencerminkan persaudaraan sehingga tidak melahirkan 
paham radikalis dan ekstremis.13 

Dokumen yang berjumlah 26 halaman versi Indonesia itu membahas 
dialog antaragama secara khusus dalam artikel 23-24. Kedua artikel dalam 
Dokumen Abu Dhabi tersebut secara tegas menolak segala bentuk kekerasan 
yang mengatasnamakan agama. Agama harus menjadi sarana keselamatan 
bagi semua orang. Agama tidak dijadikan dalih untuk melancarkan 
kejahatan. Agama harus menjadi sumber kebenaran yang mencerminkan 



Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia VOX LEDALERO  .  155

kasih di antara sesama manusia. Menurut Paus Fransiskus, konflik hanya 
akan menambah deretan isu kemanusiaan, siap untuk menerima kekalahan 
dan penderitaan. Setiap pemeluk agama harus kembali merefleksikan diri 
untuk membangun sikap beragama yang layak dan pantas. Orang-orang yang 
beragama tidak dimaksudkan untuk saling mencederai karena hanya sekadar 
perbedaan pandangan. Oleh karena itu, dialog adalah jembatan terbaik untuk 
menghubungkan perbedaan. 

Paus Fransiskus sang pelintas batas tidak berhenti untuk menggemakan 
persaudaraan. Di tengah situasi Covid-19 yang masih melanda dunia dan 
perjalanan internasional yang ditutup, justru Paus menerjang batas negara 
untuk berjumpa dengan saudara-saudari di Irak pada 5-8 Maret 2021. 
Kekerasan yang mewarnai wilayah Timur Tengah menarik perhatian Paus 
untuk bersuara. Ia memberikan dukungan kepada kelompok minoritas 
kristen di negara itu untuk terus membangun dialog dengan para pemuka 
agama dan pemimpin politik demi terciptanya kesejahteraan bersama. Dalam 
pidatonya kepada sekelompok warga Mosul yang berbeda agama dia berkata, 
“Persaudaraan lebih bertahan lama daripada pembunuhan saudara”.14 

Pemandangan menarik dalam kunjungan ke Irak juga terlihat dari 
perjumpaan Paus dan Pemimpin Umat Islam Syiah, Ayatolla Ali Al Sistani. 
Kedua pemuka agama itu menghadirkan realitas dialog. Urgensitas dialog 
adalah tugas umat kristiani dan semua komunitas religius sebagaimana 
ajakan Paus dalam anjuran Apostolik Evangelii Gaudium.15

Di samping kunjungan Paus ke negara-negara muslim, Paus Fransiskus 
juga tegas menyuarakan kepedulian kasih melalui anjuran Apostolik dan 
Ensikliknya. Salah satu Ensiklik yang berbicara khusus tentang persaudaraan 
kasih di antara sesama adalah Ensiklik Fratelli Tutti (Sama Saudara). 
Ensiklik ini ditujukan baik itu kepada umat Katolik maupun siapa saja yang 
merasa pesan itu penting baginya. Ensiklik yang dikeluarkan pada bulan 
Oktober 2020 tersebut mendapat tanggapan positif dari berbagai kalangan, 
seperti organisasi kemanusiaan dan lembaga agama karena isi yang dimuat 
dalam ensiklik itu menyentuh sisi kemanusiaan dan bermanfaat bagi banyak 
orang. Salah satu tanggapan datang dari organisasi dunia PBB (Perserikatan 
Bangsa-Bangsa).16 

Ensiklik ini dimaksudkan untuk menjalin persaudaraan dan persahabatan 
sosial terlepas dari latar belakang yang dimiliki. Krisis Covid-19 yang melanda 
dunia waktu itu menjadi latar belakang ensiklik ini. Paus menyadari bahwa 



156  .  VOX LEDALERO Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia

di tengah kesulitan yang dihadapi oleh dunia, penting bagi umat manusia 
bahu-membahu mencari solusi di tengah persoalan, ensiklik ini secara tegas 
menolak sikap individualisme dan konsumerisme. Dia mendorong  umat 
katolik sedunia untuk terbuka terhadap semua pandangan agama, menerima 
mereka sekalipun berbeda latar belakang.17 

Ensiklik ini dirangkai ke dalam delapan bab besar yang diawali dengan 
isu-isu kontemporer yang tengah melanda dunia. Dunia diliputi perang, 
bencana, pandemi, pelanggaran HAM dan berbagi ketakutan lainnya (Bab 
1). Berhadapan dengan situasi itu, Paus berbicara tentang  keberadaan orang-
orang asing yang terlantar bahkan di negaranya sendiri, sikap manusia atas 
hal tersebut punya dua pilihan membantu atau mengabaikan (Bab 2). Manusia 
diciptakan dengan kodrat yang sama oleh Allah yang penuh kasih sayang, 
karena  itu manusia harus mengambil bagian dalam penciptaan kasih itu dan 
hidup dalam persaudaraan didorong oleh kodrat yang sama (Bab 3). Karena 
manusia memiliki kodrat yang sama, maka manusia membuka hati kepada 
sesama sebagai saudara. Dalam kebersamaan itu tidak ada kata “mereka” atau 
“kamu” tetapi “kita” sebagai lambang persaudaraan tanpa sekat pembatas 
antara satu dengan yang lain (Bab 4). Paus mengharapkan suatu politik yang 
penuh persaudaraan dan bersumber kasih agar tercipta kesejahteraan umat 
manusia (Bab 5). Kesejahteraan itu dapat diwujudkan dengan cara dialog, 
berjumpa, mengenal, memperhatikan dan memahami satu sama lain untuk 
menemukan dasar hidup bersama (Bab 6). Dunia membutuhkan para pejuang 
perdamaian yang dapat tampil untuk suatu pembaharuan perjumpaan demi 
terciptanya perdamaian dan penyembuhan luka-luka dunia (Bab 7). Di akhir 
Ensiklik, Paus mengundang agar agama-agama menjadi pusat pelayanan 
bagi persaudaraan di dunia (Bab 8).18 Paus Fransiskus memiliki visi yang kuat 
untuk membangun dunia yang rukun. Baginya model dialog sebagai jalan 
terbaik untuk dapat merasakan perasaan terdalam dari orang-orang yang ada 
di sekitar kita. Upayanya dalam membangun dialog sudah ditunjukkannya 
melalui kunjungan-kunjungan apostolik ke negara-negara bermayoritas 
muslim dan upayanya mempromosikan toleransi bagi umat dunia melalui 
seruan-seruan apostoliknya.

Pengaruh Paus Fransiskus di Indonesia
Indonesia sebagai negara multireligius mengakui enam agama besar, 

yaitu Islam, Katolik, Protestan, Hindu, Buddha dan Konghucu. Bangsa 
berkependudukan 282.477.584 jiwa ini berdasarkan data semester 1 tahun 



Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia VOX LEDALERO  .  157

2024 penganut agama Islam sebanyak 245,93 juta jiwa atau 87,08% dari total 
populasi, agama protestan 20.911.697 jiwa atau 7,40% dari total populasi, 
agama katolik 8.667.619 jiwa atau 3,07% dari total populasi, dan agama 
Hindu 4, 74 juta jiwa atau 1,68% dari total populasi, Buddha 2 juta jiwa 
atau 0,71% dari total populasi, konghucu 76.636 jiwa atau 0,03% dari total 
populasi.19

Data di atas menampilkan karakter bangsa yang sangat kompleks 
dengan keberagaman. Clifford Geertz seorang antropolog asal Amerika 
Serikat mengatakan Indonesia sebagai bangsa kompleks sehingga sulit 
melukiskan anatominya secara tepat. Bukan saja multi etnis melainkan 
juga arena pengaruh multi mental (Cina, belanda, portugis, hindhuisme, 
buddhisme, konfusianisme, islam, kristen, kapitalis dst.20 Kompleksitas 
keberagaman bangsa Indonesia itu sangat rentan terhadap konflik horizon.

Posisi Indonesia sebagai bangsa pluralis perlu dibaca sebagai peluang 
sekaligus kekayaan bangsa namun di satu sisi potensi intoleransi kerap 
sulit  dibendung, akibat dari pola pemahaman yang salah. Kedatangan 
Paus Fransiskus ke Indonesia September 2024 lalu, justru membawa angin 
segar bagi bangsa yang pluralis ini. Kehadiran Paus membawa pengaruh 
yang signifikan bagi kerukunan agama di Indonesia. Paus mendorong para 
pemuka agama agar giat dalam membangun toleransi, begitu juga para 
pejabat pemerintah.

 Kunjungan Paus Fransiskus tersebut dapat dibaca sebagai upaya 
Paus membangun dialog kerukunan. Selama berada di Indonesia, Paus 
Fransiskus mengunjungi Mesjid Istiglal sebagai bagian dari agenda 
dialognya. Dia berjumpa dengan Imam Besar Mesjid Istiglal Nasaruddin 
Umar. Kedua tokoh agama itu mencoba masuk ke Terowongan Silaturahmi 
yang menghubungkan Masjid Istiglal dan Katedral, di sana keduanya 
menandatangani sebuah perjanjian yang berisi tentang kerukunan umat 
beragama.21 Hal ini menunjukkan sikap cinta damai yang dihidupi dalam 
diri Paus Fransiskus. Suatu tindakan yang mengajak semua warga Indonesia 
hidup dalam persaudaraan kasih. 

Hal menarik lainnya selama kunjungan Paus ke Indonesia, ialah 
ungkapan Paus Fransiskus dalam sebuah buku tamu saat kunjungannya 
ke Istana Negara. Dalam tulisannya, beliau katakan: “Terpesona dalam 
keindahan negeri ini, tempat perjumpaan dan dialog antara budaya dan agama 
yang berbeda-beda, saya berharap rakyat Indonesia bertumbuh dalam iman, 



158  .  VOX LEDALERO Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia

persaudaraan dan kasih sayang. Tuhan mewujudkan Indonesia”.22 Agenda-
agenda kunjungan Paus Fransiskus selama berada di Indonesia tersebut, 
dibalut dengan satu semangat kepedulian terhadap segala keragaman. 
Pluralisme dilihat sebagai sesuatu yang indah. Keindahan itu baru terwujud 
bila terdapat saling pengertian dan kerja sama. Pentingnya dialog sangat 
ditekan oleh Paus Fransiskus untuk negara-negara pluralis seperti Indonesia. 
Budaya perjumpaan dan komunikasi dijadikan cara untuk menciptakan 
situasi dunia yang kondusif, damai, dan tentram.

Kehadiran Paus mendorong para pemimpin agama di Indonesia agar 
mempromosikan persatuan dalam keragaman melalui jembatan komunikasi 
dan dialog. Dibawah motto kunjungan Faith, Fraternity, Compassion (iman, 
persaudaraan dan bela rasa) Paus hendak menegaskan kunjungannya bahwa 
perdamaian dan persaudaraan menjadi bagian integral dalam kehidupan 
bersama. Beriman dan berbela rasa menembus batas penghalang satu sama 
lain, semua orang dipandang sama dan memiliki hak yang sama sebab 
manusia berasal dari ciptaan yang satu yaitu Allah yang penuh dengan kasih. 
Seruan Paus melalui motto kunjungannya sangat relevan dengan situasi 
kehidupan bangsa Indonesia yang beragam. Sikap saling menghargai dan 
toleransi antaragama mesti hidup dalam bangsa ini demi kebaikan bersama 
umat manusia. 

Para pemuka agama pun menyambut dan memberikan tanggapan 
positif atas pesan-pesan Paus Fransiskus. Imam Besar Masjid Istiglal 
Nasaruddin Umar, ia menyatakan bahwa kunjungan Paus sangat berarti 
bagi pembangunan dialog dan kehidupan toleransi, Paus dilihat sebagai 
simbol dialog antaragama.23 Pidato-pidato Paus mesti direfleksikan dalam 
membangun keragaman. Sedangkan RD. Eka Budi dalam Kompas (10/9/24) 
mengatakan bahwa euforia penyambutan Paus Fransiskus tidak boleh hilang 
begitu saja, segala ucapan dan cara hidup Paus harus terus menggelora di 
Indonesia. Berbagai kalangan mengapresiasi kunjungan Paus ke Indonesia 
sebagai simbol persaudaraan dan dialog antarumat beragama di Indonesia. 
Paus menunjukkan sikap yang sangat menghargai keragaman, ia memuji 
keberagaman Indonesia dan Pancasila sebagai ideologi yang menjadi 
landasan kokoh untuk persatuan Indonesia.

Di samping itu, Paus Fransiskus menekankan bahwa dasar perjumpaan 
dan dialog tidak lepas dari martabat manusia yang harus dihormati. Manusia 
sebagai mahkluk luhur memiliki hak untuk berada secara nyaman. Ketika 



Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia VOX LEDALERO  .  159

mereduksi keberadaan orang lain justru menyangkal basis etis dalam 
hidup bersama. Manusia dipandang sebagai prioritas utama dalam dialog. 
Penderitaan dan kekerasan akibat perbedaan pandangan adalah buah dari 
ketegangan yang dipendam. Kecurigaan-kecurigaan kepada orang lain 
bermuara pada sikap eksklusif yang melahirkan prinsip fundamentalis 
oknum-oknum tertentu. Kunjungan Paus mesti dilihat sebagai kesempatan 
berahmat untuk merefleksikan hidup toleransi. Toleransi seperti apa yang 
harus bertumbuh di Indonesia. Apakah toleransi yang mengedepankan dialog 
belaka tanpa prinsip internalisasi dan aktualisasi?

Penduduk Indonesia harus memiliki basis toleransi dalam dirinya 
karena intoleransi agama yang terjadi di Indonesia merupakan tantangan 
besar bagi penduduk bangsa saat ini. Pemuka agama memiliki tanggung 
jawab penuh untuk mewujudkan perdamaian. Hal itu menjadi tugas Gereja 
dalam pelayanan misi. Karena itu, manfaat dari dialog yaitu membantu 
mempromosikan kohesi dan persatuan sosial yang lebih besar.24 Bentuk-
bentuk simbolis Paus Fransiskus dalam kunjungannya di Indonesia dapat 
menjadi model bagi para pemuka agama untuk tergerak hati merajut 
toleransi. Perjumpaan Paus dengan berbagai kalangan korban penderitaan 
di lintas negara membawa dia untuk terus memperjuangkan kemanusiaan 
manusia, pemahaman akan penderitaan baru dapat dipahami saat berjumpa 
dengan mereka yang paling menderita. Paus sendiri sudah melakukan itu, 
dia paham betul apa arti penderitaan manusia dan dia sangat getol untuk 
merawat toleransi. Para pemuka agama di Indonesia harus sering berjumpa 
dan mengimplementasikan teladan Paus Fransiskus dalam hidup bersama. 
Dialog harus dibangun dengan prinsip keterbukaan, kejujuran, bela rasa dan 
empati. 

Tantangan dan Peluang Merajut Toleransi
Dalam membangun dialog di negara pluralis dibutuhkan usaha terus-

menerus dan kesediaan untuk menerima segala perbedaan dengan tulus hati. 
Tidak dapat dielakkan lagi bahwa dalam merajut toleransi terdapat banyak 
tantangan yang merintangi pencapaian dialog. Kompleksitas dimensional 
berpengaruh pada pembangunan dialog yang baik. Krisis sosial, budaya, dan 
politik turut mewarnai kehidupan toleransi. Karena itu, membangun toleransi 
tidak segampang yang dapat kita bayangkan, diperlukan suatu semangat 
pembaharuan dalam jiwa para pemimpin untuk giat berdialog.



160  .  VOX LEDALERO Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia

Dewasa ini tantangan dalam membangun toleransi meliputi kelompok 
fundamentalisme, radikalisme dan ekstremisme. Perbedaan nilai dari setiap 
kelompok tentu membawa ketegangan, beresiko konflik dan kekerasan. 
Klaim kebenaran oleh setiap golongan atas ajarannya dengan konsistensi 
tinggi berpengaruh negatif terhadap cara pandang seseorang atas ajaran 
tertentu. Pertumpahan darah bisa saja terjadi dengan menjadikan agama 
sebagai basisnya. 

Frans Magnis Suseno membeberkan dua tantangan dalam hidup yang 
dapat mengaburkan kepedulian seseorang terhadap sesama. Pertama, 
konsumerisme kapitalistik. Sikap ini membuat seseorang hidup seturut 
keinginan dan hidup dalam nir-makna sebab ia hanya berorientasi pada 
dirinya sendiri, buta terhadap mereka yang menderita di sekitar dan kurang 
menyadari diri sebagai ciptaan Tuhan. Kedua, eksklusif dan fundamentalis, 
sikap ini dipicu oleh sebagian semangat budaya global konsumerisme 
kapitalistik. Ciri-ciri dari fundamentalis ini cenderung bersikap agresif, 
kuat mengklaim siapa yang layak dan tidak layak dan bahkan menempatkan 
diri di tempat Ilahi. Fundamentalisme berakibat fatal dalam melegitimasi 
sesuatu, bisa hidup dalam kebencian dan balas dendam.25 Fundamentalisme 
berdasarkan karakternya menciptakan kebenaran dan asumsi sendiri sambil 
menyalahkan keberadaan agama lain.26

Di Indonesia tantangan dalam merajut toleransi sangat kompleks, 
keberagaman suku, budaya, dan agama berpengaruh pada jalannya 
keharmonisan. Selain kelompok radikalis yang menolak perbedaan, terdapat 
juga pola politik yang mengesampingkan kelompok-kelompok minoritas. 
Politik identitas yang mengikutsertakan latar budaya dan agama kerap 
mewarnai pemilu, hal ini berpotensi terciptanya sekat pemisah antargolongan 
dari berbagai latar belakang. Sementara dalam ranah hukum, meskipun sudah 
diatur dalam Undang-Undang tentang penistaan agama dan diskriminasi 
tetapi seringkali hukum tidak berlaku baik bagi kelompok minoritas, justru 
sebaliknya hukum dijadikan alat persekusi terhadap minoritas. 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi juga turut memberikan 
tantangan dalam membangun toleransi. Media sosial sebagai sarana 
komunikasi dan informasi dapat menjadi ruang penistaan agama, ujaran 
kebencian dan penyebaran hoaks. Hal ini diperparah dengan lemahnya 
pendidikan karakter dan penanaman nilai-nilai multikulturalisme dalam diri 
anak sejak dini. Sistem pendidikan yang kurang memberi ruang pada isu-



Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia VOX LEDALERO  .  161

isu sosial sangat mempengaruhi pola pikir dan nurani seseorang berhadapan 
dengan keberagaman. 

Berhadapan dengan tantangan-tantangan di atas, diperlukan strategi 
atau peluang yang tepat demi merawat toleransi agar tetap kokoh dalam 
hidup bersama. Pertama, membangun diskusi kerukunan melalui Forum 
Kerukunan Umat Beragama. Penting untuk diingat bahwa membangun 
diskusi baik untuk mempererat persaudaraan dan menemukan satu konsep 
dasar untuk hidup bersama. Kedua, penanaman nilai-nilai multikultural 
sejak dini. Nilai-nilai ini dimaksudkan agar setiap orang memahami makna 
keberagaman sebagai sikap yang melandasi kerukunan dan toleransi. Dengan 
demikian pribadi mampu menghormati perbedaan yang ada di lingkungannya 
tanpa harus berselisih dengan yang berbeda keyakinan.27 Ketiga, penegakan 
hukum yang adil. Hukum harus menjunjung tinggi toleransi, artinya tidak 
dimaksudkan untuk kepentingan golongan tertentu. Kelompok minoritas 
berhak memperoleh perlindungan agar kesetaraan antargolongan tercipta 
demi terwujudnya toleransi.

Penutup
Paus Fransiskus memberi pengaruh signifikan dalam membangun 

kehidupan yang harmoni. Model perjumpaan yang digagas oleh Paus 
merupakan cara menjembatani perbedaan. Melalui serangkaian kunjungannya 
ke negara-negara bermayoritas muslim Paus mau memperlihatkan pentingnya 
membangun dialog di tengah kekacauan dunia. Dialog adalah jembatan kasih 
yang mampu mengikat persaudaraan dan menyembuhkan luka setiap orang. 
Pesan-pesannya melalui surat apostolik hendaknya menjadi dasar bagi hidup 
bersama demi perwujudan toleransi. Oleh karena itu, para pemeluk agama 
memiliki tanggung jawab untuk membangun kehidupan harmoni melalui 
jalan dialog. Dialog harus dibangun secara terus-menerus dan atas dasar 
kasih. Dengan demikian harapan untuk hidup rukun di tengah keberagaman 
terbuka lebar bagi umat manusia. 

Daftar Pustaka
Dam Febrianto, Martinus. Sang Pelintas Batas-Batas, Berteologi di Era 

Migrasi, Bersama Paus Fransiskus. Yogyakarta: Kanisius, 2022.
Serampung, Eka et al. Dialog: Kritis dan Identitas Agama. Yogyakarta: 

Interfide, 2004.



162  .  VOX LEDALERO Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia

Sukristiono, Dominukus dkk., ed. Paus Fransiskus Dalam Konteks 
Nusantara, Tinjauan Interreligius dan Interdisipliner. Yogyakarta: 
Sanata Dharma University Press, 2024.

Regus, Maksimus, dan Tapung, Marianus. ed. Bunga Rampai 10 Tahun 
Karya Kepausan Paus Fransiskus, Merentang Asa di Tengah Krisis 
Kemanusiaan dan Lingkungan. Ruteng: Unika St. Paulus Ruteng, 
2023.

Hardiman, Budi. Hak-Hak Asasi Manusia Polemik dengan Agama dan 
Kebudayaan. Yogyakarta: Kanisius, 2011.

Suseno, Franz Magnis et al., Agama Keterbukaan Dan Demokrasi. Jakarta: 
Paramidana, 2015.

Ma’mun, Sukron. “Pluralisme Agama dan Toleransi dalam Islam Perspektif 
Yusuf Al-Qaradhawi”. Humaniora, 4:2, Oktober 2013.

Wibisono, Yusuf. “Agama, Kekerasan dan Pluralisme dalam Islam”. Jurnal 
Kalam, 9:2, Desember 2015.

Lopes, Pedro. “Hidup Beragama Di Indonesia Dalam Terang Persaudaraan 
Dan Persahabatan Sosial Ensiklik Paus Fransiskus”. Jurnal 
Pendidikan Agama dan Teologi, 4:2, Februari 2024.

Bahariyanto, Andreas. “Dialog Lintas Iman Abad 21: Panggilan Bagi 
Persaudaraan”. Sapientia Humana: Jurnal Sosial Humaniora, 2:1, 
Juni 2022.

Mujianto, Agustinus, dan Saputra, Adry Yanto. “Tugas Suci Umat Katolik 
dalam Dialog dengan Agama-agama Lain di Indonesia Ditinjau 
dari Dokumen Abu Dhabi Artikel 23-24”. Studia Philosophica et 
Theologica, 21:2, Oktober 2021.

Dey, Wilfiridus. “Dialog Menurut Pandangan Gereja Sebagai Jalan 
Menyuburkan Pluralisme”. Jurnal Pastoral dan Kateketik, 3:2, 2021.

Tinambunan, Edison. “Persaudaraan Dan Persahabatan Sosial Ensiklik Paus 
Fransiskus: Kontribusi Dialog Antar Agama Indonesia”. Studia 
Philosophica et Theologica, 22:2, Oktober 2022.

Bahariyanto, Andreas. “Dialog Lintas Iman Abad 21: Panggilan Bagi 
Persaudaraan”. Sapientia Humana: Jurnal Sosial Humaniora, 2:1, 
Juni 2022.

Huda, M. Thoriqul. “Pengarusutamaan Moderasi Beragama; Strategi 
Tantangan dan Peluang FKUB Jawa Timur”. Tribakti: Jurnal 
Pemikiran Keislaman, 32:2, Juli 2021.

Nuraini. “Dialog Sebagai Sebuah Metodologi Pendidikan Alternatif (Telaah 
Pemikiran Paulo Freire)”. Skripsi, Universitas Islam Negeri, 2003.

Mohammed, Omar, dan Fontan, Victoria. “Persaudaraan Lebih Tahan 
Lama daripada Pembunuhan Saudara: Paus Fransiskus Kunjungi 



Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia VOX LEDALERO  .  163

Irak”. Contending Modernities, 18 Maret 2021. <https://
contendingmodernities.nd.edu/global-currents/francis-fraternity-
iraq/>, diakses pada 10 Oktober 2024. 

Muhamad, Nabilah. “Jumlah Penduduk Indonesia Berdasarkan Agama”. 
Katadata Media Network, 8 Agustus2024. <https://databoks.katadata.
co.id/demografi/statistik/66b45dd8e5dd0/mayoritas-penduduk-
indonesia-beragama-islam-pada-semester-i-2024>, diakses pada 10 
Oktober 2024.

MIJ, Admin. “Kunjungan Bersejarah Paus Fransiskus ke Masjid Istiqlal”. 
Madrasah Istiglal Jakarta, 9 September 2024.<https://www.mij.
sch.id/kunjungan-bersejarah-paus-fransiskus-ke-masjid-istiqlal/>, 
diakses pada 11 Oktober 2024.

Nugraha, Fajar. “Tulis Buku Tamu Istana, Paus Fransiskus Ungkap 
Kekaguman Atas Indonesia”. Metro, 4 September 2024. <https://
www.metrotvnews.com/read/NG9C3jp6-tulis-buku-tamu-istana-
paus-fransiskus-ungkap-kekaguman-atas-indonesia>, diakses pada 
11 Oktober 2024.

Fernanda. “Paus Fransiskus Puji Tingkat Toleransi Beragama di Indonesia,” 
dalam Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI, 5 
September2024, <https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/berita/paus-
fransiskus-puji-tingkat-toleransi-beragama-di-indonesia>, diakses 
pada 11 Oktober 2024.

Catatan Akhir
1	 Sukron Ma’mun, “Pluralisme Agama dan Toleransi dalam Islam Perspektif 
Yusuf Al-Qaradhawi,” Humaniora, 4:2 (Jakarta: Oktober 2013), hlm. 1220-1228.
2	 Yusuf Wibisono, “Agama, Kekerasan dan Pluralisme dalam Islam,” Jurnal 
Kalam, 9:2 (Desember 2015), hlm. 187-214.  
3	 Pedro Lopes, “Hidup Beragama Di Indonesia Dalam Terang Persaudaraan Dan 
Persahabatan Sosial Ensiklik Paus Fransiskus,” Jurnal Pendidikan Agama dan 
Teologi, 4:2 (Februari 2024), hlm. 51-63.
4	 Ibid.
5	 Nuraini, “Dialog Sebagai Sebuah Metodologi Pendidikan Alternatif (Telaah 
Pemikiran Paulo Freire)” (Skripsi Sarjana, Universitas Islam Negeri, Jakarta, 2003), 
hlm. 26.
6	 “Eka Serampung et al., Dialog: Kritis dan Identitas Agama (Yogyakarta: 
Interfide,2004), hlm. 126.
7	 Andreas Bahariyanto, “Dialog Lintas Iman Abad 21: Panggilan Bagi Persaudaraan,” 
Sapientia Humana: Jurnal Sosial Humaniora, 2:1 (Juni 2022), hlm. 129-144.
8	 Ibid. 
9	 Manrtinus Dam Febrianto, Sang Pelintas Batas-Batas, Berteologi di Era Migrasi, 
Bersama Paus Fransiskus (Yogyakarta: Kanisius, 2022), hlm. 54.
10	 Ibid., hlm. 52.



164  .  VOX LEDALERO Paus Fransiskus di tengah Krisis Multidimensi Indonesia

11	 Dominukus Sukristiono dkk. (ed), Paus Fransiskus Dalam Konteks Nusantara, 
Tinjauan Interreligius dan Interdisipliner (Yogyakarta: Sanata Dharma University 
Press, 2024), hlm. 125.
12	 Ibid., hlm. 126.
13	 Agustinus Mujianto dan Adry Yanto Saputra, “Tugas Suci Umat Katolik dalam 
Dialog dengan Agama-agama Lain di Indonesia Ditinjau dari Dokumen Abu Dhabi 
Artikel 23-24,” Studia Philosophica et Theologica, 21:2 (Malang: 2 Oktober 2021), 
hlm. 174-194.
14	 Omar Mohammed dan Victoria Fontan, “Persaudaraan Lebih Tahan Lama 
daripada Pembunuhan Saudara: Paus Fransiskus Kunjungi Irak,” dalam Contending 
Modernities, https://contendingmodernities.nd.edu/global-currents/francis-
fraternity-iraq/, diakses pada 10 Oktober 2024. 
15	 Wilfiridus Dey, “Dialog Menurut Pandangan Gereja Sebagai Jalan Menyuburkan 
Pluralisme,” Jurnal Pastoral dan Kateketik, 3:2 (2021), hlm. 70.
16	 Edison Tinambunan, “Persaudaraan Dan Persahabatan Sosial Ensiklik Paus 
Fransiskus: Kontribusi Dialog Antar Agama Indonesia,” Studia Philosophica et 
Theologica, 22:2 (Malang: 25 Oktober 2022), hlm. 279-302.
17	 Maksimus Regus dan Marianus Tapung (ed.), Bunga Rampai 10 Tahun Karya 
Kepausan Paus Fransiskus, Merentang Asa di Tengah Krisis Kemanusiaan dan 
Lingkungan (Ruteng, 2023), hlm. 187-188.
18	 Edison Tinambunan, “Persaudaraan Dan Persahabatan Sosial Ensiklik Paus 
Fransiskus: Kontribusi Dialog Antar Agama Indonesia,” Studia Philosophica et 
Theologica, 22:2 (Malang: 25 Oktober 2022), hlm. 279-302.
19	 Nabilah Muhamad, “Jumlah Penduduk Indonesia Berdasarkan Agama,” 
dalam Katadata Media Network, https://databoks.katadata.co.id/demografi/
statistik/66b45dd8e5dd0/mayoritas-penduduk-indonesia-beragama-islam-pada-
semester-i-2024, diakses pada 10 Oktober 2024.
20	 Budi Hardiman, Hak-Hak Asasi Manusia Polemik dengan Agama dan 
Kebudayaan (Yogyakarta: Kanisius, 2011), hlm 72.
21	 Admin MIJ, “Kunjungan Bersejarah Paus Fransiskus ke Masjid Istiqlal,” dalam 
Madrasah Istiglal Jakarta, https://www.mij.sch.id/kunjungan-bersejarah-paus-
fransiskus-ke-masjid-istiqlal/, diakses pada 11 Oktober 2024.
22	 Fajar Nugraha, “Tulis Buku Tamu Istana, Paus Fransiskus Ungkap Kekaguman 
Atas Indonesia,” dalam Metro, https://www.metrotvnews.com/read/NG9C3jp6-
tulis-buku-tamu-istana-paus-fransiskus-ungkap-kekaguman-atas-indonesia, diakses 
pada 11 Oktober 2024.
23	 Fernanda, “Paus Fransiskus Puji Tingkat Toleransi Beragama di Indonesia,” dalam 
Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI, https://balitbangdiklat.kemenag.
go.id/berita/paus-fransiskus-puji-tingkat-toleransi-beragama-di-indonesia, diakses 
pada 11 Oktober 2024.
24	 Maksimus Regus dan Marianus Tapung (ed.), Bunga Rampai 10 Tahun Karya 
Kepausan Paus Fransiskus, Merentang Asa di Tengah Krisis Kemanusiaan dan 
Lingkungan (Ruteng, 2023), hlm. 196.
25	 “Franz Magnis Suseno, et al., Agama Keterbukaan Dan Demokrasi (Jakarta: 
Paramidana, 2015), hlm. 16-17.
26	 Andreas Bahariyanto, “Dialog Lintas Iman Abad 21: Panggilan Bagi 
Persaudaraan,” Sapientia Humana: Jurnal Sosial Humaniora, 2:1 (Juni 2022), 
hlm.129-144.
27	 M. Thoriqul Huda, “Pengarusutamaan Moderasi Beragama; Strategi Tantangan 
dan Peluang FKUB Jawa Timur,” Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 32:2 (Juli 
2021), hlm. 283-300.


